
 
 

 
Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

    - 407 -    

ISSN (Online):  3006-4767 
ISSN (Print):     3006-4759 

 

 مطالعہ کا تحقیقی نروحُ البیا : تفسیِِتعبیر یاشار کی قرآن کے مقاصد اور نظمِ قرآنی

An Analytical Study of  the Indicative Interpretation of  the Objectives of  the Qurʾān and 

Qurʾānic Coherence in Tafsīr Rūḥ al-Bayān 

Rubina Iqbal 
PhD Scholar, Islamic Studies, Government College University Faisalabad, 
rub.iqbal2025@outlook.com      
 
Naimat Ullah Khan 
PhD Scholar, the Islamia University of Bahawalpur, (Corresponding author), 
naimatmphil@gmail.com       

 
Abstract 

Qurʾānic exegesis (tafsīr) occupies a central position in Islamic scholarship, and throughout history a 
wide range of  exegetical methodologies have been developed to elucidate the meanings, objectives, and 

guidance of  the Qurʾān. Scholarly attention has traditionally focused on Tafsīr bi’l-Maʾthūr, Tafsīr 

bi’l-Raʾy, as well as juridical and theological commentaries. In contrast, Ishārī (Sufi) tafsīr has often 
been treated as secondary or dismissed as merely intuitive and subjective. Such a perception, however, 

fails to capture its genuine scholarly significance. In reality, Ishārī tafsīr represents a systematic, 
purpose-driven exegetical approach grounded in well-defined intellectual, methodological, and spiritual 

principles. The distinctive feature of  Ishārī tafsīr lies in its ability to preserve the outward, linguistic 

meanings of  Qurʾānic verses while simultaneously deriving ethical, spiritual, and moral insights—

provided that these interpretations do not contradict the Qurʾānic text, the norms of  the Arabic 
language, contextual coherence, or the established principles of  Islamic law. This methodological 

balance has been explicitly acknowledged and validated by eminent scholars such as al-Ghazālī, al-

Suyūṭī, Ibn Taymiyyah, al-Qushayrī, and al-Ālūsī, all of  whom recognized the legitimacy of  Ishārī 

interpretations when confined within clearly defined limits. This study examines Rūḥ al-Bayān by 

Ismāʿīl Ḥaqqī al-Bursawī as a representative and authoritative model of  Ishārī tafsīr. The work 

demonstrates how, within the framework of  Sunnī Sufism, the objectives of  the Qurʾān are articulated 

in a coherent and integrated manner. Central themes such as divine unity (tawḥīd), purification of  the 
soul (tazkiyat al-nafs), moral refinement, prophethood, accountability in the Hereafter, and adherence 

to the Sharīʿah are consistently emphasized. Furthermore, al-Bursawī’s sustained attention to the 

coherence (naẓm) of  verses and sūrahs underscores the Qurʾān as a unified, purposeful, and 
systematically structured discourse rather than a collection of  isolated statements. The study concludes 

that, just as other exegetical methodologies pursue clearly defined interpretive objectives, Ishārī tafsīr 

likewise embodies the fundamental purposes of  the Qurʾān. Its distinctive contribution lies in 
addressing the inner spiritual and ethical dimensions of  human existence, thereby complementing 

rather than competing with other interpretive approaches. Consequently, Ishārī tafsīr merits 
recognition as an independent, credible, and indispensable methodology within the broader field of  

Qurʾānic studies. 
 

mailto:rub.iqbal2025@outlook.com
mailto:naimatmphil@gmail.com


قرآن کے مقاصد اور نظمِ قرآنی کی اشاری تعبیر: تفسیِ روحُ البیان کا تحقیقی مطالعہِ  

- 408 - 

Keywords: Qur’anic Exegesis, Ishārī (Sufi) Tafsīr, Rūḥ al-Bayān, Ethical Guidance, Purification of  the 

Soul 

 تعارف:۔

 ہدایت ہے جسے نوعِ انسانی کی فکری عملی اخلاقی اور روحانی رہنمائی کے لیے نازل 
ِ
 اسلامیہ میں علمِ تفسی قرآنِ مجید اللہ تعالیٰ کی وہ آخری اور کامل کتاب

ِ
 ہدایت کی تفہیم کے لیے علوم

ِ
کیا گیا۔ اس کتاب

لے کر آج تک مفسرینِ کرام نے مختلف اسالیب اور مناہج کے تحت قرآنِ مجید کے معانی مقاصد اور حکمتوں کو واضح کیا ہے۔ انہی  سےصلى الله عليه وسلمِکو بنیادی اور مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ عہدِ نبوی 

 ص  زاوۂ  ظر  راام  کیا ہے۔فہم میں ایک خا تفسیی مناہج میں تفسی بالمأثور تفسی بالرأی فقہی تفسی کلامی تفسی ادبی اور اشاری تفاسیر شامل ہیں جن میں ہر اسلوب نے قرآن کے

 ہ  تار  ایا  جاتا ہے ہ ''تفسیِ اشاری  جسے صوفیانہ تفسی بھی کہا جاتا ہے  تاریخِ تفسی کا ایک ام  مگر نسبتاً کم زیرِ بحث آنے والا منہج ہے۔ عام طور پر

تفاسیر قرآن کے ظاہری معانی عربی لغت سیاق و سباق اور  اشاری تفسی محض ذوقی وجدانی ا  شخصی تجربات پر مبنی ہوتی ہے حالانکہ معتبر اشاری

 اشاری کو شریعت کے اصولوں کو بنیاد بنا کر اخلاقی اور روحانی اشارات اخذ کرتی ہیں۔ یہی وجہ ہے ہ اکابر اہلِ علم نے واضح شرائط کے ساتھ تفسیِ

 قرآن کا ایک معتبر حصہ قرار دا  ہے ۔''
ِ
 ۱؂قبول کیا اور اسے علوم

ایل حقی برو بروکو  کا تفسیی اسلوب تصوفِ اہلِ سنت کے دائرے میں   روحُ البیان از ایل حقی برو بروکو  کو ِ خرِ خاص  ب کیا کیا گیا ہے  فس تفسیِ اشاری کا ایک جامنظ  اور اور ندہ نمہ ہ ہنہ ہے۔تفسیِ

 تفسی میں قرآنِ مجید کے ظاہری معانی کے ساتھ ساتھ بانی  اخلاقی اور روحانی ہلوؤںں کو ہاییت واازن کے ساتھ یش رہتے ہوئے شریعتظ طریقت اور حقیقت کے باہمی ربط کو واضح کرتا ہے۔ ان کی

 ۲؂کیا گیا ہےظ جس کا مقصد محض علمی بحث نہیں بلکہ انسان کی اصلاحِ قلب تزکیۂ نفس اور روحانی ارتقاء ہے

 صدِ تفسی کو بنیادی اہمیت حاصل ہے اکو طرح تفسیِ اشاری میں بھی قرآن کے واضح اور  اور مقاصد ایئے جاتے ہیں۔ روحُ البیان میں واحیِِجس طرح دیگر تفسیی مناہج میں مقاصدِ قرآن اور مقا

 شریعت اخلاقِ حسنہ اور ہدایتِ الٰہیہ کو ایک مربوط اور  اور فکری نظام کے تحت بیان کیا
ِ
 ۳؂گیا ہے۔ الٰہی نبوت و رسالت آخرت کی فساب دہی احکام

شاری تفسی محض روحانی ذوق کا اظہار نہیں بلکہ قرآن مزید اس تفسی میں نظمِ قرآن آا ت و سورواں کے باہمی ربط اور معنوی تسلسل پر خاص  واجہ دی گئی ہے جس سے ہ  حقیقت سامنے آتی ہے ہ ا 

لخصوصص  تفسیِ روحُ البیان کے تفسیی منہج اسلوب اور مقاصد کو اجار  کرتے ہوئے اس امر کو ابت  کرنے کی کے مجموعی ہدایت نامے کو سمجھنے کا ایک سنجیدہ اور بامقصد ذریعہ ہے۔ تفسیِ اشاری با

 قرآن کے دائرے میں اسکوشش کرتی ہے ہ اشاری تفسی بھی دیگر تفسیی اسالیب کی طرح قرآنِ مجید کے فہم میں ایک مستقل معتبر اور ناگزیر علمی حیثیت رکھتی ہے
ِ
پر  اور اور تحقیقی   اور علوم

 واجہ کی اشد ضرورت ہے۔

کی ندہ نمہ سمجھی جاتی ہے تام  اس میں نظمِ قرآن یعنی آا ت و  تفسی روحُ البیان عثمانی صوفی مفسر ایل حقی برو بروکو  کی معروف تفسی ہے۔ ار چہ ہ  تفسی زا دہ تر اشاری ذوقی اور صوفیانہ اسلوب

 معنوی کے ام  ہلوؤ بھی ندہا ں طور پر ملتے ہیں  ۔ سورواں کے باہمی ربط اور ترتیبِ

 صوفیانہ اور اشاری اسلوب :

 ہیں جن میں تزکیۂ نفس اور سلوک کے نکات شامل ہوتے ہیں۔ہ  تفسی اشاری تفسی کی ندہ نمہ ہے آا تِ قرآنیہ کے ظاہری معانی کے ساتھ ساتھ بانی  روحانی اور اخلاقی اشارات بھی بیان کیے جاتے 

 ظاہری و بانی  تفسی کا امتزاج :

 معنی یش کیے جاتے ہیں۔ مصنف پہلے آیت کا لغوی و ظاہری مفہوم ذکر کرتے ہیں پھر اس سے روحانی اسرار و رموز اخذ کرتے ہیں یوں فقہی ا  نحوی بحث کے بعد بانی 

 تصوفِ کی ندہ نمگی : 

فس سب ہ بسم اللہ الرحمٰن الرحیم کے فضائل محض تعبدی نہیں بلکہ ایک عظیم الٰہی حکمت پر قائم ہیں ان کے نزدیک بسم اللہ وہ پہلا کلمہ ہے  ایل حقی برو بروکو  تفسی روحُ البیان میں واضح کرتے ہیں

 کے دروازوں کی نجی  ہے اور ہر یر  و برت  کی اتداا قرار دتے سے پہلے لوحِ محفوظ میں لکھا گیا اور سب سے پہلے اللہ تعالیٰ کی ذات پر دلالت کرتا ہے اکو لیے بسم اللہ دنیا و آخرت کے تمام مقاصد

 ۴؂تصوف سے اجتناب کرتے ہیں۔ ہیں۔ایل حقی برو  کا تصوف اہلِ سنت کے دائرے میں ہے وہ شریعت طریقت اور حقیقت کے باہمی ربط پر زور دتے ہیں اور شریعت سے ہٹے ہوئے

 عربی فارکو اور ترکی اشعار کا استعمال :

 ہیں۔ساقہ  مفسرین و صویہ  سے اتفاددہ  کرتے ہیں جن میں ب میں فارکو و ترکی اشعار اور صوفیانہ اواال ثرتت سے آتے ہیں فس روحانی فاہیم  کو دل شین  بناتے ہیں اور قاری پر وجدانی ار  ااتےاسلو

  جاتے ہیں تام  مصنف انی  شرح و وایح  بھی شامل کرتے ہیں۔امام غزالی  ابن عربی  عبدالقادر جیلانی  اور دیگر اکابر صویہ  کے اواال نقل کیے

 اخلاقی و تربیتی رنگ :

 اقعات کا استعمال  کرتے ہیں اورتصوفی حکاا ت اولیاء کےہر آیت سے عملی اخلاقی سبق اخذ کیا جاتا ہے جیسے صبر شکر واکل اخلاص  اور تقویٰ مقصد صرف علمی نہیں بلکہ اصلاحِ قلب ہے۔ حکاا ت و و

 بیان  میں زبان اد
ِ
بی اور وجدانی  مؤر  ہے قاری کو صرف عقل ہی نہیں بلکہ دل اور واقعات اور تمثیلات بیان کر کے معانی کو واضح کیا جاتا ہے جس سے بیان میں تاثیر اور روانی پیدا ہوتی ہے۔ اسلوب

 روح سے بھی مخاطب کیا جاتا ہے ۔

 



 AL-HAYAT Research Journal (HRJ) Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

- 409 - 

 بسم اللہ ہدایتِ الٰہیہ کا نقطۂ آغاز :

وجہ ہے ہ قرآن کی اثرت سورتیں بسم اللہ سے شروع ہوتی  اللہ کا آغاز میں آنا اس بات کی امت ہ ہے ہ دہ ہ اے ہ ہر ل م میں اللہ کی ذاتظ اس کی رت ا اور اس کی ربوت ک کو دم م رے۔ی۔یہی بسم

 ہیں تاہ قاری اتداا ہی میں واحی اور واکل کے راستے پر آ جائے۔

 سورۃ الفاتحہ: 

 وررے قرآن کے مقاصد کا جامن خلاہ  ہے باقی وررا آن کی اصل اور اس کی روح ایل حقی برو  سورۃ الفاتحہ کو روحُ الکتاب قرار دتے ہیں۔ان کے نزدیک سورۃ الفاتحہ محض ایک سورت نہیں بلکہقر

 قرآن سورۃ الفاتحہ کے معانی کی تشریح و تفصیل ہے ۔

 بنیادی مقاصد :روحُ البیان کے مطابق قرآن کے چار  

 ایل حقی برو  لکھتے ہیں ہ وررے قرآن کا مقصد چار بنیادی امور پر قائم ہے اور ہ  چاروں امور سورۃ الفاتحہ میں جمع کر دیے گئے ہیں۔

 ۔واحیِ الٰہی : اللہ تعالیٰ کی وحدانیت اس کی صفاتِ کمال ۱

 دین۲
ِ
 ۔آخرت کا بیان:جزا و سزاظحساب و کتاب اوریوم

۳ِ
ِ
 شریعت :عباداتظدہ گیظاطاعتظشریعت کے عملی تقاضے  ۔احکام

 :قضاء و قدر : وافیق اور ہدایت اللہ کے اختیار میں ہےظدہ ہ محتاجِ وافیق ہے۔۴

 نظم قرآنی کا تصور:۔

 امام فخر الدین رازی  تفسی کبیر میں راماتے ہیں 

 ۵؂ورشیدہ ہیں۔''''قرآن کی اثرت لطیف حکمتیں آا ت کی ترتیب اور ان کے باہمی ربط میں 

رہ کرتے ہیں ہ سورۃ الفاتحہ محض لاووت کی سورت نہیں بلکہ فاءءِ ایل حقی برو  سورۃ الفاتحہ کے متعدد نام ذکر کرتے ہیں جیسےالشفاء الدعاء امّ الکتاب السبع المثانی ہ  تمام نام اس حقیقت کی طرف اشا

 باطن دعا کا فسہر اور ہدایت کا سرچشمہ ہے۔ 

أ  ي
ب
 ن میں ایل حقی برو لکھتے ھیں ہ:روح ال

 ۶؂''  ۔''ولا يفُهَم سرُّ الآية إلا بمراعاة ما قبلها وما بعدها، فإنَّ القرآنَ كلَّه كالكلمةِ الواحدة

کلمہ کی مانند ترجمہ: ہ کسی آیت کا راز اس وقت تک نہیں کھلتا جب تک اس سے پہلے اور بعد والی آا ت کو نہ دیکھا جائےظ کیونکہ وررا قرآن ایک ہی 

 ہے۔

 

 سورۃ البقرۃ کا نظم اور مرکزی موضوع:

 ہدایت کے طور پر یش کرتی ہے۔پھر فور ذٰلِكَ الْكِتاَبُ لَا ريَبَْ فِيهِ ا سورۃ البقرۃ کی اتدا
ِ
اً سے ہوتی ہےظ فس ورری سورت کے مرکزی مضمون کی بنیاد رکھتی ہے۔ ہ  سورت قرآن کو ایک مکمل نظام

 ۷؂د پر ہے۔ن کی جاتی ہیںظ اس کے بعد کفار اور منافقین کا ذکر آتا ہے۔ ہ  تقسیم محض عقیدے کی نہیں بلکہ قرآن کے ساتھ انسان کے عملی رویے کی بنیامتقین کی صفات بیا

دراصل ورری سورت کے مرکزی مضمون کی بنیاد رکھتا ہے سورت کا سورۃ البقرۃ کی اتداا ہی قرآنِ مجید کے تعارف اور اس کی قطعی حقانیت سے ہوتی ہے ہ  وہ کتاب ہے جس میں کسی قسم کا شک نہیں 

 ایت پر ہے اس سورت کا مرکزی موضوع  ہدایت  ہے ۔آغاز قرآن کے ذکر سے ہوتا ہے اور اس کا اختتام بھی بالواسطہ اکو حقیقت کی تصدیق پر ہوتا ہے یوں ورری سورت کا ربط و نظم قرآن کی ہد

 حیات کے طور پر یش کی گئی ہے اکو لیے اتداا میں ہی راماا  گیا۔یعنی ہ  کتاب ہر ایک کے لیے نہیں ہ  ہدایت کسی عمومی دعوے کے  
ِ
بلکہ ان لوگوں کے لیے ہدایت ہے طور پر نہیں بلکہ ایک مکمل نظام

ایت کا دعویٰ ہے پھر ہدایت کے ا فتہ کون ہیں اہلِ ہدایت کی عملی صفات کونسی ہیں تینوں فس تقویٰ اختیار کرنے والے ہیں پھر فوراً متقین کی صفات بیان کی گئیں۔ یہاں نظمِ قرآن کا حسن ہ  ہے ہ ہد

 باتیں ایک مسلسل فکری ترتیب میں جڑی ہوئی ہیں جن میں متقینظکفار اور منافقین شامل ہیں۔

 جاتا ہے ہ قرآن سے علق  ہی اصل عیارر ہے پھر آے  ل  کر شریعت کے احکام صصِ ابیاءءظ ہ  تقسیم محض عقیدے کی نہیں بلکہ قرآن کے ساتھ انسان کے عملی رویے کی بنیاد پر ہے یوں واضح ہو

بھی دیتی یح ہیں ہ ہ  کتاب ہدایت ہے ایسی ہدایت فس عقیدہ بنی اسرائیل کے واقعات قبلہ کی تبدیلی عباداتظ معاملات اور اخلاقیات بیان کیے جاتے ہیں ہ  سب دراصل اکو اتداائی اامتن کی عملی تشر

لے مضمون کی تمہید بنتا ہے یہی وہ مضبوط ربط و نظم ہے ہے شریعت بھی اور ل م کی راہ بھی دکھاتی ہےاس طرح سورۃ البقرۃ کی ہر آیت انی  ساقہ  آیت سے مربوط ہے اور ہر مضمون اے ہ بعد آنے وا

  ضامین  کا مجموہ  ہے۔جس سے واضح ہوتا ہے ہ قرآن ایک  اور مربوط اور مقصدی کلام ہے نہ ہ منتشر

 سورواں میں نظم :

 ایل حقی برو  کے مطابق سورواں کا اختتام اور اگلی سورت کی اتداا ایک  اور حکمت پر مبنی ترتیب کے تحت ہے

 ۸؂۔''''خِتامُ السورةِ مرتبطٌ بابتداءِ ما بعدها، لأنَّ ترتيبَ القرآنِ توقيفيٌّ وحِكمي  



قرآن کے مقاصد اور نظمِ قرآنی کی اشاری تعبیر: تفسیِ روحُ البیان کا تحقیقی مطالعہِ  

- 410 - 

 آغاز سے موضوع اور پیغام کے لحاظ سے جڑا ہوا ہے۔قرآن کی ترتیب اللہ تعالیٰ کی وحی اور حکمت پر مبنی ہے۔ ہر سورت کا اختتام اگلی سورت کے

 سورۃ آل عمران استقا ہ اور صبر کی ہدایت:

حکمت پر مبنی ربط کی مثال ہے۔ایک سورت کے ضامین  کی تکمیل دوسری سورۃ النساء یل جی نظام عدل و انصاف اور خاندان کے واانین پہلے راد کی اصلاح پھر معاشرہ کی اصلاح  ہ  سورواں کے درمیان 

کر ہے پہلی سورت کی ہداا ت دوسری سورت میں مکمل کی جاتی سورت کے ضامین  میں ہوتی ہے۔سورۃ البقرہ کا اختتام ایمان اور عبادت پر زور پر جبکہ سورۃ آل عمران  کا آغاز جہاد اور آزمائشوں کا ذ

 الگ پیغام نہیں دیتیں بلکہ ایک مرکزی موضوع کے ر د مربوط ہیں۔ہیں۔سورتیں الگ 

 سورواں اور صص میں نظم:

 اور اللہ کی منصوبہ دہ ی کے موضوعات ہیں سورۃ ہودایل حقی برو  کے مطابق قرآن کی صص محض تاریخی واقعات نہیں بلکہ دل میں ایمان کی مضبوطی  اور اخلاقی ترت ک ہے ۔سورۃ یوسف میں صبر 

کے قصے میں صبرظ آزمائش اور واکل کی ترت ک ندہا ں نبیوں کی کہانیاں اور صبر کے اسباق دونوں سورتیں صبر اور اللہ کی حکمت کے مرکزی پیغام پر ایک دوسرے کو مکمل کرتی ہیں۔ حضرت یوسفؑ 

 ہےظ فس انسان کے روحانی ارتقاء کا مکمل نقشہ یش کرتی ہے۔

مصریوں میں غلامی ظ رکھا گیابلکہ انسانی نفوس کی اصلاح اور ترت ک کے مطابق ترتیب دی گئی ہےحضرت یوسفؑ کا قصہ جس میں ترتیب اور نظمظکنویں میں االنا  ظ صص کو وقت کے لحاظ سے نہیں

 ۱۰؂صبرظقید اور فتنے ظاخلاقی آزمائشظاقتدار حاصل کرناظ وافیق اور اللہ کی حکمت اور مدد سے ایمان پر قائم رہنا ہے ۔

 وام:
ّ
 اور رد

ؑ
 دعوت نوح

 قصص نوح في القرآن ترتيبٌ لتربية النفوس على الصبر والدعاء والتحذير من العصيان
 کی کامیابی اور وام کا انجام اس سے واضع ہوتا ہے الله کی نارانانی کرنے والا

ؑ
 صبرظ دعوت اور انجام کی  کامیاب نہیں ہو کتا  ۔اکو طرح صبر اور استقا ہظاللہ کی ہدایت اور عذاب کا اامتنظنوح

ؑ
أ نوح

 

صۂ
ق

 ۱۱؂ترت ک راام  کرتا ہے۔

 آیل نی کتب میں نظم :۔

 حیات یش کرتی ہیں ان کی تعلیمات عقائد احکام اور اخلاق میں م  آہنگی ہیں 
ِ
ائیل جیسے ہ وارات میں نظمظعقائدظشریعت کے احکام اور بنی اسرآیل نی کتب محض معلومات کا مجموہ  نہیں بلکہ مکمل نظام

 شریعت کو واقعات کے ساتھ مربوط کر کے یش کیا گیا  جن  میں کتب کی وضا
ِ
 حت الگ الگ یوں ہے: کی تاریخ کو ایک خاص  ترتیب کے ساتھ بیان کیا گیا تھا احکام

تیب کی صورت میں ہوتا ہے ہر دعا انسان کے لبی  احساسات کو ایک مربوط انداز میں زبور زا دہ تر دعاںں مناجات اور حمدہ  کلام پر مشتمل ہے اس میں نظم کا ظہور جذباتی اور روحانی ترزبور میں نظم:

 یش کرتی ہے جس سے دہ ے اور خدا کے علق  میں گہرائی پیدا ہوتی ہے

چہ موفسدہ اناجیل میں تاریخی ترتیب ورری طرح برقرار نہیں تام  کو ایک اخلاقی و اصلاحی نظم کے تحت یش کیا گیا ہے ار  اخلاقی تعلیمات  میں حضرت عیسیؑ کی حیات و تعلیماتانجیل میں نظم:

 تعلیماتِ اخلاق میں ایک فکری وحدت اور ربط ندہا ں ہے

واضح  موضوعات کی حکیمانہ تقسیمظتسلسل سورواں کا معنویظقرآنِ مجید آیل نی کتب میں نظم کا اعلیٰ ترین ہ ہنہ ہے ار چہ قرآن تدریجاً نازل ہواظ مگر اس میں آا ت کا باہمی ربطقرآنِ مجید میں نظم:

 اک مجموعی نظم ہے  مجموعی نظم عقیدہ عبادت طور پر ظر  آتی ہے قرآن کی آا ت میں واضع   نظم ہے ہر آیت اے ہ سیاق و سباق سے مربوط ہے۔ ہر سورت کا ایک مرکزی مضمون ہےقرآن کااپنا

 ہیں۔ اخلاق اور قانون ایک مکمل نظام کی صورت میں سامنے آتے

 صحابہ اکرام اور اہل علم کی ظر  میں :۔صلى الله عليه وسلمِتفسی اشاری آپ

 وہ ظاہرِ قرآن کے خلاف نہ ہوںظشریعت کے اصولوں سے تفسیِ اشاری سے مراد وہ تفسی ہے جس میں آا تِ قرآنیہ کے ظاہر کے ساتھ ساتھ بانی  اخلاقی ا  روحانی اشارات بیان کیے جائیں بشرطیکہ

تا ہے۔قرآن ہ  واضح کرتا ہے ہ اس ب اور سیاق سے بالکل منقطع نہ ہوں۔ہ  تفسی ظاہری معنی کا انکار نہیں بلکہ اس پر اضافہ ہے۔ قرآن خود اشاراتی فہم کی بنیاد راام  کرمتصادم نہ ہوںظلغتِ عر

 کے معانی کی گہرائی ہر شخص پر یکساں منکشف نہیں ہوتی۔

 ۱۲؂﴿وَات َّقُوا اللّٰ َ وَيُ عَلِ مُكُمُ اللّٰ ُ﴾
 ہ  آیت اس بات کی دلیل ہے ہ تقویٰ کے نتیجے میں خاص  فہم و بصیرت عطا ہوتی ہے فس تفسیِ اشاری کی اصل بنیاد ہے۔اکو طرح:

 ۱۳؂﴿أفََلََ يَ تَدَب َّرُونَ الْقُرْآنَ﴾ 
سے اشاراتی فہم کی مثالیں۔امام بخاری روایت کرتے ہیں صحیح بخاری کتاب التفسیر میں  اور صحابہصلى الله عليه وسلمِتدبر محض لغوی معنی تک محدود نہیں بلکہ بانی  و فکری غور و فکر کو بھی شامل  کرتا ہےظنبی 

 معانی صرف ظاہر تک محدود نہیں بلکہ ہت  وعت  کے حضرت علیؓ کا وال  یوں بیان کرتے ہیں ہ ار  میں چاہوں وا سورۂ فاتحہ کی تفسی سے ستر اونٹ بھر دوں ہ  وال ظاہر کرتا ہے ہ قرآن کے

 ۱۴؂ ہیں ۔حامل

 ھ( کا وا ل تفسی اشاری میں کتاب الاتقان فی علوم القرآن میں یو ں ہے:911ائمہم  میں امام سیوطی  ) 

 ۱۵؂''اہلِ معرفت کے لیے قرآن کے ایسے معانی کھلتے ہیں فس اہلِ ظاہر کے فہم میں نہیں آتے اور ہ  شریعت کے خلاف نہیں ہوتے۔''



 AL-HAYAT Research Journal (HRJ) Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

- 411 - 

 صویہ  کے تفاسیر میں اواال:

 اور راماتے ہیں: م شیریی  طائف  الاشارات  مکمل اشاری تفسی جسے اہلِ علم نے قبول کیا۔امام آلوکو  روح امعاننی میں بارا  اشاری نکات ذکر کرتے ہیںاما 

 ۱۶ور  ظاہر کے منافی نہیں ہیں۔''''ہ  اشارات اہلِ سلوک کے ذوق پر مبنی ہیں ا

 

 :ِاشاری تفسی روحُ البیان میں مقاصدِ قرآن

اور آا ت آغاز سے انجام تک کسی نہ کسی ہلوؤ سے واحیِ  قرآن کا سب سے بڑا اور بنیادی مقصد۔ایل حقی برو  کے نزدیک قرآنِ مجید کا سب سے اعلیٰ اور مرکزی مقصد واحی ہے قرآن کی تمام سورتیں

ہ نہیں بلکہ دہ ے کی اصلاح کی قلب کی اییزگگی اور روح کی تکمیل کا ذریعہ ہے۔قرآن انسان کو ہر قسم کے الٰہی کو مضبوط کرنے کی طرف لوٹتی ہیں اشاری تفسی کے مطابق واحی صرف ایک عقید

الفاتحہ وررے  لبیان میں بیان کیا گیا ہے ہ سورۃشرکِ جلی و خفی سے نکال کر خالص عبدیت کی طرف بلاتا ہے اور یہی دہ ے کے ظاہری و بانی  کمال کا راستہ ہے۔قرآنِ ہدایت کی اصل روحُ ا

 قرآن کا خلاہ  ہے جس کی تفصیل یوں ہے:

) د ُ ُ
بْب
عَ

 

ن
 
َ
أک َ
ّ
 واحی )ايِي

)
َ

 

ن
ي
مِي

لَ

أ
َ
 الْْ
ِّ
ب
َ
 ربوت ک )ر

) ِ

ي
ِ

حِ
َ
ِ الرّ

 

ٰ
ْ

حْ
َ
 رت ا )الرّ

) ِ

 

 الدِّيي
ِ
م
ْ
و ألِكِ ييَ
َ
 آخرت )م

مَ(
ي

َقيِ

 

ي
ْ
سُ
م
ْ ل

اطَ ا
َ
رِّ 
لص
أ ا َ

 

ي  ہدایت )اهْد ِ

 کہا گیا ہے۔”ِاُمّ الکتاب“میں قرآن کے تمام معانی سورۃ الفاتحہ کی طرف لوٹتے ہیں اکو لیے اسے  جیسے بنیادی ضامین  کو سمیٹے ہوئے ہے۔اشاری معنی

 اخلاق اور واحی کا بانی  ربط :

جاتا ہے صبر شکرظل واکل اور رضا پیدا ہوتی ہے یوں ختم ہو  روحُ البیان کے اشاری اسلوب کے مطابق اخلاقِ حسنہ دراصل واحی کی عملی شکل ہیں۔جب دہ ہ واحی کو باطن میں راسخ کر لیتا ہے وا تکبر

 قرآن کی اخلاقی تعلیمات بھی واحی ہی کی شاخیں بن جاتی ہیں۔

 نبوت و رسالت  ہدایت کا واسطہ :

 واسطہ ہے۔ہدایت صرف ابیاءء کے ذر مک مکمل ہوتی قرآن کا ایک عظیم مقصد نبوت و رسالت کی حقانیت کو واضح کرنا ہے۔ایل حقی برو  کے مطابق وحی خالق اور مخلوق کے درمیان واحد معتبر

 پر نازل ہونے والی وحی کی سچائی اس پر ایمان اور اس کی اطاعت پر زور دا  گیا ہے۔صلى الله عليه وسلمِہے۔اکو لیے قرآن میں بار بار رسول 

 ابیاءء کے صص : 

ن کو مضبوط کرنے کے لیے ق  کی صداقت واضح کرنے کے لیےاور انسان سے ہر قسم کا عذر ختم کرنے کے لیے ایمان کی تقویت قرآن میں ابیاءء علیہم السلام کے واقعات محض تاریخ نہیں بلکہ ایما

 آخرت حساس قرآن کا ایک ام  مقصد انسان کو یوبیان کیے گئے ہیں۔ہر نبی اے ہ بعد آنے والے نبی کی تصدیق کرتا ہے جس سے سلسلہم نبوت کی وحدت واضح ہوتی ہے۔آخرت  میں فساب دہی کا ا
ِ
م

نے کے لیے ہے۔آخرت کا تصور انسان کو گناہوں سے روکتا اور کی ا د دا نی کرانا ہے۔روحُ البیان کے مطابق حساب و کتاب کا ذکر نفس کی اصلاح کے لیے ہے جنت و جہنم کا بیان انسان کو اعتدال پر لا

 شریعت  میں  عملی ہدایتظقرآن کے احکامظعبا
ِ
داتظمعاملاتظاخلاق اور حدودسب کا مقصد ہ  ہے ہ انسان کی ظاہری اور بانی  زندگی اللہ کی مر ک کے تا ہ ہو نیکی پر آمادہ کرتا ہے۔احکام

 جائے۔یوں شریعتظ واحیظ نبوت اور آخرت سب ایک ہی ہدایت کے نظام میں جڑ جاتے ہیں۔

 خلاہ  بحث:

 ہدایت ہے فس انسان 
ِ
 اسلامیہ میں قرآنِ مجید اللہ تعالیٰ کی آخری اور کامل کتاب

ِ
 ہدایت کی تفہیم کے لیے علمِ تفسی کو علوم

ِ
کی فکریظ عملیظ اخلاقی اور روحانی رہنمائی کے لیے نازل کی گئی۔ اس کتاب

فقہیظ کلامیظ ادبی اور اشاری تفاسیر شامل ہیں۔ سے لے کر آج تک مفسرینِ کرام نے مختلف تفسیی مناہج اختیار کیے جن میں تفسی بالمأثورظ تفسی بالرأیظ صلى الله عليه وسلمِبنیادی حیثیت حاصل ہے۔ عہدِ نبوی 

مدد دی۔تفسیِ اشاری کو ِ خرِ خاص  موضوعِ تحقیق بناا  گیا ہےظ  ان تمام مناہج نے قرآنِ مجید کے فہم میں مختلف زاویے راام  کیے اور یوں قرآن کے معانی و مقاصد کو زا دہ جامن انداز میں سمجھنے میں

 ذوقی ا  وجدانی تجربات پر مبنی ہوتی ہےظ  کا ایک ام  حصہ ہونے کے باوفسد نسبتاً کم زیرِ بحث آا  ہے۔ عام طور پر تِفسی اشاری کے بارے میں ہ  تصور ایا  جاتا ہے ہ ہ  محضکیونکہ ہ  منہج تاریخِ تفسی

کی ایدہ ی کے ساتھ اخلاقی اور روحانی اشارات اخذ کرتی ہیں۔ یہی وجہ ہے ہ اکابر اہلِ علم نے حالانکہ معتبر اشاری تفاسیر قرآن کے ظاہری معانیظ لغتِ عربظ سیاق و سباق اور شریعت کے اصولوں 

 قرآن کا ایک معتبر منہج قرار دا ۔
ِ
 واضح شرائط کے تحت تفسیِ اشاری کو قبول کیا اور اسے علوم

 سنت کے دائرے میں رہتے ہوئے شریعتظ طریقت اور حقیقت کے باہمی ربط کو ہاییت واازن کے ساتھ یش کیا ہ  تفسی اشاریظ صوفیانہ اور اخلاقی اسلوب کا ایک جامن ہ ہنہ ہے جس میں تصوفِ اہلِ

قلبظ تزکیۂ نفس اور انسان   محض علمی احث ن نہیں بلکہ اصلاحِِگیا ہے۔ روحُ البیان میں قرآنِ مجید کے ظاہری معانی کے ساتھ ساتھ بانی ظ اخلاقی اور روحانی ہلوؤںں کو ندہا ں کیا گیا ہےظ جس کا مقصد

 کے روحانی ارتقاء کو یقینی بنانا ہے۔



قرآن کے مقاصد اور نظمِ قرآنی کی اشاری تعبیر: تفسیِ روحُ البیان کا تحقیقی مطالعہِ  

- 412 - 

قرار دا  گیا ہےظ جس کے ر د نبوت و رسالتظ آخرت کی فساب  تفسیِ روحُ البیان میں مقاصدِ قرآن کو ایک  اور اور مربوط فکری نظام کے تحت بیان کیا گیا ہے۔ واحیِ الٰہی کو قرآن کا مرکزی مقصد

 شر
ِ
 دکھاا  گیا ہےظ جس سے ہ  حقیقت یعت اور اخلاقِ حسنہ جیسے ضامین  ر دش کرتے ہیں۔ بالخصوصص  سورۃ الفاتحہ کو روحُ الکتاب قرار دے کر وررے قرآن کے مقاصد کو اس میں مجتمعدہیظ احکام

 ہدایت یش کرتا ہے۔اس مضمون کا ایک ام  تحقیقی ہلوؤ ہ  ہے ہ
ِ
اس میں تفسیِ اشاری اور نظمِ قرآن کے باہمی علق  کو واضح کیا گیا ہے۔ تفسیِ روحُ البیان  سامنے آتی ہے ہ قرآن ایک ہمہ گیر نظام

ن ایک ں کے جزییے سے ہ  حقیقت سامنے آتی ہے ہ قرآمیں آا ت اور سورواں کے باہمی ربطظ سیاق و سباق اور معنوی تسلسل پر خاص  واجہ دی گئی ہے۔ سورۃ البقرۃظ سورۃ آل عمران اور دیگر سوروا

تاریخی ترتیب کے بجائے تربیتی اور اصلاحی حکمت کے  اور اور مربوط کلام ہےظ جس میں ہر آیت اور ہر سورت اے ہ سے پہلے اور بعد کے مضمون سے گہرا علق  رکھتی ہے۔ اکو طرح صصِ قرآنی کو 

  ہے۔تحت بیان کیا گیا ہےظ جس سے قرآن کی عملی اور اخلاقی رہنمائی مزید ندہا ں ہو جاتی

گزیر علمی حیثیت رکھتی ہے۔ ہ  منہج قرآن کے ظاہری معانی کی نفی نہیں آخر میں ہ  نتیجہ اخذ کیا جا کتا  ہے ہ تفسیِ اشاریظ خصوصاً تفسیِ روحُ البیانظ قرآنِ مجید کے فہم میں ایک مستقلظ معتبر اور نا

ضر میںظ جب انسان فکری اطرااب اور روحانی خلاء کا کارر ہےظ تفسیِ اشاری قرآن کے پیغام کو باطن تک ہنچاننے میں ایک مؤر  ذریعہ کرتا بلکہ ان میں اخلاقی اور روحانی عمق پیدا کرتا ہے۔ عصرِ حا

 قرآن کے دائرے میں تفسیِ اشاری پر مزید  اورظ تحقیقی اور تنقیدی مطالعہ کی اشد ضرورت ہے۔
ِ
 ابت  ہو سکتی ہے۔ اس لیے علوم

 حوالہ جات:

 ۔34ظ ص  1ءظ جلد 1999الدین الرازیظ فاہتیح الغیب )التفسیر الکبیر(ظ بیروت: دار احیاء التراث العربیظ  ۔فخر1

 ۔25–23ظ ص  1۔ایل حقی برو بروکوظ روح البیان فی تفسی القرآنظ بیروت: دار الفکرظ بلا سنِ اشاعتظ جلد 2

 ۔38–36ظ ص  1۔ایل حقی برو بروکوظ روح البیان فی تفسی القرآنظ جلد 3

 ۔42–40ظ ص  1۔ایضاًظ روح البیانظ جلد 4

 ۔52ظ ص  1۔ایضاًظ روح البیانظ جلد 5

 ۔55ظ ص  1۔ایضاًظ روح البیانظ جلد 6

 ۔100–94ظ ص  1۔ایضاًظ روح البیانظ جلد 7

 ۔3ظ ص  2۔ایضاًظ روح البیانظ جلد 8

 ۔245–235ظ ص  3۔ایضاًظ روح البیانظ جلد9

 ۔150–145ظ ص  4۔ایضاًظ روح البیانظ جلد10

 ۔282۔ سورۃ البقرۃ: 11

 ۔24۔ سورۃ محمد: 12

 ۔267ظ ص  6ءظ جلد 2002۔محمد بن ایل حقی البخاریظ صحیح البخاریظ کتاب التفسیرظ بیروت: دار طوق النجاۃظ 14

اأبظ 15

 

کب
لل
 ۔184ظ ص  2ءظ جلد 1974۔جلال الدین السیوطیظ الاتقان فی علوم القرآنظ قاہرہ: الہیئۃ المصریۃ العامۃ 

يۂظ 16 ب
م
لعل

 ۔7–5ظ ص  1ءظ جلد 2000۔عبد الکریم القشیریظ طائف  الاشاراتظ بیروت: دار الکتب ا

 

 


