
 
 

 
Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

    - 316 -    

ISSN (Online):  3006-4767 
ISSN (Print):     3006-4759 

 

رات

 

و م مقاصد شریعت پر ان کے اث
عل
اطبیؒ کے نظری ات مقاصد شریعہ اور 

 

 امام غزالیؒ  اور امام ش

The Thoughts of  Imam al-Ghazali and Imam al-Shatibi on the Objectives of  Sharia 

(Maqasid al-Sharia) and Their Impact on the Sciences of  Maqasid al-Sharia 

Muhammad Soban Sharjeel 
PhD scholar, Department of  Islamic Studies, Ghazi University Dera Ghazi Khan 
soban36375@gmail.com 
 
Dr. Ashfaq Ahmad 
Assistant Professor, Department of  Islamic Studies, Ghazi University Dera Ghazi Khan 
aahmed@gudgk.edu.pk      
 
Muhammad Bilal 
PhD scholar, Department of  Islamic Studies, Ghazi University Dera Ghazi Khan 
muhammadbilalapex624@gmail.com    
 
Abstract 

This study examines the intellectual contributions of  Imam Abu Hamid Al-Ghazali and Imam Abu 
Ishaq Al-Shatibi to the theory and science of  Maqasid al-Shariah, with particular emphasis on their 
impact on the systematic development of  this discipline. The study adopts an analytical and 
comparative methodology to explore how Imam al-Ghazali laid the foundational theoretical framework 
of  Maqasid by defining human interest (Masalih) as the core objective of  Islamic law and by 
formulating the concept of  the five essential objectives: the protection of  religion, life, intellect, lineage, 
and property. Imam al-Ghazali further classified human interests into necessities, needs, and 
embellishments, thereby providing a structured hierarchy for legal reasoning within Usul al-Fiqh. 
Building upon these foundations, Imam al-Shatibi advanced Maqasid al-Shariah into an independent 
and coherent science through an inductive approach based on a comprehensive examination of  the 
Qur’an and Sunnah. Imam al-Shatibi emphasized the universality, certainty, and centrality of  Maqasid 
in Islamic legal interpretation, introducing key concepts such as the intent of  the lawgiver (Qasd al-
Shari‘) and the intent of  the legally responsible individual (Qasd al-Mukallaf). The study concludes 
that while Imam al-Ghazali established the conceptual and theoretical basis of  Maqasid theory, Imam 
al-Shatibi perfected it into a systematic methodological framework, making Maqasid al-Shariah a vital 
tool for both classical jurisprudence and contemporary Islamic legal thought. 
 

Keywords: Maqasid al-Shariah, Imam al-Ghazali, Imam al-Shatibi, Masaleh, Usul al-Fiqh, Islamic 

Jurisprudence 

ازل کیا ۔ جس کی بنیاد ا: موضوع کا تعارف

 

 حکیم رب نے ی

ت

ردس انی  فلاح ، اجتماعی عدل اور مصالح عامہ اسلامی شریعت محض اوامر و نواہی کا مجموعہ نہیں بلکہ ای  جامع نظام حیات ہے جس کو ای  زث 

 

ن

رما ان حکمتوں اور اغراض کو مقا

 

، قہی  اتنباط  کو کے تحفظ پر قائم ہے۔ اسلامی شریعت کے احکام کے پس منظر میں کارف

ت

 
ر  احکام کو ی انی  عنویت

 
ا ہے ۔ ہی  مقاصد شریعت کے اہر

ت

صد شریعت ہا  جای

 

 

ا تھا  ، مگر یہ مباح

ت

ر قیاس، علت اور مصلحت  کے ضمن میں منتشرحکمت اور اجتہاد کو اعتدال عطا کرتے ہیں ۔ ابتداء میں اگرچہ فقہاء کے ہاں مقاصد اور مصالح کا تصور ی ای ا جای

ت

 ی اجا جاتے زی ادہ ث

ت

 ت پ

  قہی  پیچیدگیاں پیدا  ہونے لگیں اور نصوص کے فہم میں وسعت کی ضرورت پڑ  تو ساتھ ہی  مقاصد شریعہ کو ای  منظم
 

اصولی سانچے میں ڈھالنے کی ضرورت پیش آئی ۔  اس علمی  تھے۔ وقتاً فوقتاً ح

mailto:soban36375@gmail.com
mailto:aahmed@gudgk.edu.pk
mailto:muhammadbilalapex624@gmail.com


 AL-HAYAT Research Journal (HRJ) Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

- 317 - 

رے میں 

 

انی زندگی کے ی انچ بنیاد  کلیات ی ا پس منظر میں امام ابو ت مد الغزالیؒ نے اصول فقہ کے داث

 

مقاصد شریعہ کو  ای  واضح نظر  سانچے میں ڈھال دی ا۔ امام غزالیؒ نے شریعت کے مقاصد کو ان

ً انہی کلی مصا اا

ت

 قت
حقی
 کیا کہ شریعت کے تمام احکام 

ت

 
ات

 

کے وضع کیے گئے ہیں ۔ امام غزالیؒ کی پیش کردہ  لح کی حفاظتضروری ات ) حفظ دین،حفظ جان،حفظ عقل، حفظ نسل اور حفظ مال ( میں بند کر کے   ی

 کی اساس  بنی۔ پھر بعد امام ابو اسحاق الشاطبیؒ نے امام غزالیؒ

 

ت اات( بعد کے مقاصد  مباح

 

ت ن
س
ح

ت

ت

رد    وسعت اور ہراائی عطا مصالح کی تقسیم ) ضروری ات،ت جیات اور 

 

  کے وضع کردہ  نظر  اصووںں کو ز

اطبیؒ نے پھر مقاصد

 

اطبیؒ نے شریعت کو کلی ورر پر  مصالح کے صولل اور فاسد   کو دع کی۔  امام ش

 

کرنے سے تعبیر کیا اور استقرائی منہج کے  شریعہ کو  ای  ستقل  اور ی اقاعد علمی نظام کی یثیت  د  ۔ امام ش

اطبیؒ

 

جیسے و قصد المکلف"  "قصد الشارع   کی ای  تاز ز یثیت  یہ ی ہ ہے کہ اوں ں نے ذریعے یہ واضح کیا کہ مقاصد شریعت محض ظنی تصورات نہیں بلکہ قطعی اور کلی اصول ہیں ۔ امام  ش

ر نظر موضوع میں امام غزالیؒ ا اطبیؒ کے نظری ات مقاصد شریعہ کا تجزی اتی مطالعہدقیق تصورات متعارف کرواجا  اور شریعت کے فہم اور اس پر عمل  کے مابین ہراے تعلق کو نمای اں کیا ۔ زث 

 

کرتے  ور امام ش

اطبیؒ نے اسے ای    منظم

 

و م مقاصد شریعہ کی نظر  بنیاد رکھی اور امام ش
عل
 ،مربو  اور لی ع م ک کی صورت میں  ڈھال دی ا ۔ اس قیق م میں ہوجا یہ واضح کرنے کی کوشش کی گئی کہ کس طرح امام غزالیؒ نے 

و م مقا
عل
ر ذریعہ بنا دی ا۔  یہ ی ہ دکھای ا گیا ہے کہ ان دونوں ائمہ کی فکر  کوششوں  نے 

 

 صد شریعت کو کس طرح فقہ قدیم سے نکال کر عصر ت ضر کے اجتہاد  مسائل کے حل کا مؤث

 امام ابو ت مد الغزالیؒ کے نظری ات مقاصد شریعہ

 کا مختصر تعارف  غزالیؒ  امام

راسان کے شہر ورس ) ء1111ھ/505-ء 1058/ھ 450) ابو ت مد محمد بن محمد الغزالیؒ امام

 

رموجودہ ا( خ نسبت سے آپ  کپڑا کا تتے تھے ، اسی سے اوُنی ہوجا۔ آپ کے والد پیشے اپید ( میں انث 

رجان میں تعلیم " کہلاجا۔ ابتدائی "غزالی
 
  ت صل کی ورس اور خ

 

ن
  ، پھر 
ن

ااپور

 

اگر دؒؒ ینیالجو امام الحرمین میں ش

 

بغداد کے مدرسہ  ھ میں484اور  کمال ت صل کیا ۔ فقہ، اصول، کلام اور فلسفہ میںبنےکے ش

ام، بیت اور کئی کیا رشہرت سے کنارہ کش ہو کر زہد و تصوف اختیا  وکے مدرس مقرر ہوجا۔ کچھ عرصے بعد دنیا نظامیہ

 

ر عمر میں ضتی ار روت نی المقدس اور حجاز میں سال ش

 

ورس  میں گزارے۔ آخ

 فقیہ وہ بیک ہمہ جہت تھی شخصیت کی مصروف رہے۔ امام غزالیؒ میں و تصنیف یسواپس آجا اور تدر

ت
ت

ام  اہم تصانیف و مصلح تھے ، ان کی متکلم و مفکر اور صوفی ،واصولی وق

 

 ، ہیں یہکے ی

صف

ت

شن
م
ل

 ء، احیا یا

و م الد
عل

ا ہے۔ کیا دی اپنجم " کے القاب سے   الاسلام" اور "مجدد صد ۔ آپ کو "حجۃطن  تہافتہ الفلاسفہ، مقاصد الفلاسفہ اور اوںس  ،ین

ت

۔ آپ وفات ی ائی ورس میں میںء(1111ھ/505 آپؒ نے ) جای

 ہے۔ کم ملتی فکر میں مثال اسلامی جس کی توازن قائم کیا یساا و حکمت میں یعتنے عقل و نقل، فقہ و تصوف اور شر

رد غزالیؒ  امام

 
 

 یفتعر کی یعتمقاصد شر ی  کے ث

  اصول فقہ اور اسلامی ابو ت مد الغزالیؒ امام

صف

ت

شن
م
ل

ردکیا کے ورر پر پیش یےاور منظم نظر اصولی ی  کو ا یعتمقاصد شر میں تصانیف یگرد سمیتیٰ فکر کے تاز ز محقق تھے جنہوں نے ا

 
 

 یعتشر ی  ۔ ان کے ث

  کیے جان، عقل، نسل اور مال کے تحفظ کے لیے ،یند یعنیکے تمام احکام مصالح عامہ 

ت

 ،ان کا کہنا ہے۔ ہیں دبنیا استدلال کی مقاصد قہی  ہی اور  ،گئے ہیں مرت

المصلحة هي المحافظة على مقصود الشرع ومقصود الشرع من الخلق خمسة أن يحفظ عليهم دينهم، ونفسهم، وعقلهم، ونسلهم،  "
 1"۔ ومالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة، ودفعه مصلحة

رجمہ

ت

انوں کے ی انچ اصووںں کا تحفظ ہے: د یعتکے مقصود کا تحفظ ہے ، اور شر یعتسے مراد شر مصلحت : ث

 

ر وہ چیز ،ینکا مقصود ان
 
حفاظت کرے  جو ان ی انچوں کی جان ، عقل، نسل اور مال۔ پس ر

ا مصلحت ہے۔ عوہ مصلحت ہے، اور جو ان کے ضیا

 

 ہو وہ مفسدہ ہے ، اور اس کو دور کری

 

 کا ی اع

رد ی الا اقتباس سے معلوم ہوا کہ امام غزالیؒ مندرجہ

 
 

انی ہیں توہ ی انچ کلیا یعتمقاصد شر ی  کے ث

 

حفاظت اور بقا ہے۔  ی انچ کی کے تمام احکام کا مقصد انہی یعتنظام قائم ہے۔ شر اور سماجی زندگی جن پر ان

رھا تتحقیقا بنا کر اس موضوع پر اپنی دکو بنیا کے بعد آنے والے علماء اسیؒؒ لیاامام غز ،بنی دبنیا کی یعتمقاصد شر یہنظر”آگے چل کر  یفتعر ہی رہے  دی ا

 

 ۔ڈالی مختلف جہات پر روشنی اور اس کی ی اکو آگے ث 

 (خمسہ تمقاصد )کلیا  دبنیا ی انچ

ا ہے(رکھا  کے درجے میں تی ا مقاصد کو ضرور  دنے ان ی انچ بنیا امام غزالیؒ

ت

انی ہا  کہ ان کے بغیراور )ان کوضروری ات خمسہ ی ہ ہا  جای

 

 ، ہیں یہمقاصد   دبنیای انچ رہ سکتا ، وہ  کا نظام قائم نہیں زندگی ان

۔حفظ مال5 ۔حفظ نسل4 ۔حفظ عقل3 ۔حفظ نفس2 ۔حفظ دین 1

2

 

 ینحفظ الد .1

رد حفاظت ، امام غزالیؒ کی یند یعنی

 
 

اکہ ان احکام کو بجالانے سے اس کا د مقرر کئے ہیں کے تحفظ کیلئے یند اسلام نے بعض احکام بندے کی ینہے کہ د یہکا مطلب  یعتاس مقصد شر ی  کے ث

ت

محفوظ  ینی

رض کیا بقا کیلئے کی یننے بندے کے د یعت: شر رہے ، جیسے

 

اکہ اس کے د سزا اس لئے مقرر کی اور ارتداد کی عبادات ) نماز، روزہ، حج ( کو ف

ت

 جا سکے۔ ی اوجود کو بچا  دکے بنیا ینی

 

 حفظ النفس .2

انی یہ احکام میں ہے کہ متعدد اسلامی یہحفاظت ، اس کا مفہوم  جان کی یعنی

 

 ،مقرر کئے گئے ہیں کو دور کرنے کیلئے یشےو نقصان کے اند عحفاظت اور اس کے ضیا جان کی حکمت پنہاں ہے کہ وہ احکام ان

احق کا گیا قائم کیا لیے مثال کے ورر پر : قصاص و حدود کا نظام اسی

 

ا کہ قتل ی

ت

 اضطرار میں ی اب کیا د  ی

ت

  جان بچانے کی جا سکے اور ت پ
م
  غرض سے حرام )اکل 
ہن

ت

اس مقصد کے  اجازت ی ہ ( کھانے کیہوغیر ت

 تحت ہے۔

 

 حفظ العقل .3



اطبیؒ کے نظری ات مقاصد شر 

 

راتامام غزالیؒ  اور امام ش

 

و م مقاصد شریعت پر ان کے اث
عل
  یعہ اور 

- 318 - 

 ہوتی عقل کیلئے سے محفوظ رکھا جاجا جو ان کی وںی ابندے کر اکے وںگوں کو ان تمام چیز کہ ان کی کے بعض اقدامات اس لئے ہیں یعتہے کہ شر یہحفاظت ، اس کا مطلب  عقل کی یعنی

ت

 
ات

 

 ی ا  ہیں مضر ی

 بنتی عقل و شعور میں

 

 اسی کی ت: شراب اور منشیا جیسے ،ہیں خلل کا ی اع

ت

م کی مقصد کے تحت ہے اور تعلیم حرم

عل

ت

ت

رغیب و 

ت

ر کرتی اسی ی ہ ث
 
 ہے۔ مقصد کے پہلو کو اہر

 حفظ النسل .4

انی یعےحکمت ہے کہ ان کے ذر یہ احکام کے مقرر کرنے میں ہے کہ بعض اسلامی یہحفاظت ، اس کا مفہوم  نسل کی یعنی

 

نظر  مقصد کے پیش ہی اکیز یسی: ا ہے، جیسے گیا حفاظت کا خوب انتظام کیا کی نسل ان

رار د

ت

ا کو حرام ف

 

ر اور زی

 
 

 ۔گئے ہیں وضع کیے قوانین ورحدود ا ہے اور نسب کے تحفظ کے لیے گیا ی انکاح کو جاث

 المالحفظ  .5

اکہ  گئی سزا مقرر کی کی  : چورجا سکے ، جیسے ی ابنا یقینیوںگوں کے مال کے تحفظ کو  یعےکہ ان کے ذر اس مقصد کے تحت مقرر کئے ہیں احکام و قوانین ہے کہ کچھ شرعی یہحفاظت ، اس کا مطلب  مال کی یعنی

ت

ی

رار د عبیو گئے اور کئی وضع کیے لاصو ( میںہاجارہ و غیر ،) بیع وںگوں کا مال محفوظ رہے اور معاملات مالیہ

ت

ا کہ وںگوں کے اموال ضائع نہ ہوں۔ گیا ی ا کو ممنوع ف

ت

 ی

رد غزالیؒ  امام

 
 

 اقسام مصالح کی ی  کے ث

 ،ہے  کیا تقسیم درجوں میں تین یلنے مصالح کو مندرجہ ذلیؒ غزا امام

ت اات 3 ۔ت جیات2 ۔ ضروری ات1

 

ت ن
س
ح

ت

ت

۔

3

 

 تی ا ضرور 

 جان، عقل، نسل ، مال (۔ ،ین) د تی انچ کلیا یعنیمنحصر ہے،  مکا قیا و دنیا ینوہ مصالح جن پر د یعنی

ات   
 
 ت ج

 اور آسانی میں وہ مصالح جو زندگی یعنی

ت

راہم کر سہوپ

 

 ۔ہو گی ختم نہیں لیکن مشکل ہو جاجا گی نہ ہوں تو زندگی یہ۔ اگر ہسلم وغیر رخصت ، بیع روزے کی مثلاً سفر میں ،یںف

ت اات

 

ت ن
س
ح

ت

ت

 

ر  خوبصورتی معاشرتی ڈھانچہ قائم رہتا ہے لیکن  دکا بنیا زندگی ۔ ان کے بغیرہوغیر کے آداب، صفائی کھانے پینے ،ستر پوشی مثلاً لباس میں ،کو مہذب اور خوشنما بنائیں وہ مصالح جو زندگی یعنی

 

ضرور متاث

 ہے۔ ہوتی

 راجا کیؒؒ امام غزالی مصلحت مرسلہ کے ی ارے میں

 یعتوہ شر نص موجود نہ ہو، لیکن یحصر کوئی میں یعتشر جن کے حق میں جس سے مراد وہ مصالح ہیں ،کیا معتبر اصول کے ورر پر تسلیم ی  "مصلحت مرسلہ " کو ا نے اصولِ فقہ میںلیؒ ابو ت مد الغزا امام

 کہ، کہتے ہیں نفس، عقل، نسل اور مال سے ہم آہنگ ہوں۔ امام غزالیؒ ،ینحفظ د یعنیمقاصد  کے عمومی

ة  وَإِذاَ فسََّرْنَا الْمَصْلَحَةَ بِالْمُحَافظََةِ عَلىَ مَقْصُودِ الشَّرْعِ فلَََ وَجْهَ لِلْخِلََفِ فِي اتَّبَاعِهَا بَلْ يَ "   4"۔جِبُ الْقطَْعُ بكَِوْنَا حُجَّ

رجمہ: 

ت

  ہم مصلحت کی اور ث
 

؛ بلکہ اس کے حجت ہونے پر  رہتی نہیں گنجائش ی اقی اختلاف کی کسی  اس کے ااع ع میںہو، تو پھر یعہحفاظت کا ذر کے مقصود کی یعتکہ وہ شر یںاس ورر پر کر یفتعر ح

ا ہے۔ یقینورر پر  قطعی

ت

 لازم آی

اہم اس کی ، مشرو  اجازت د استعمال کرنے کی استدلال میں نے اس اصول کو قہی  اوں ں

ت

  غیر ی

 

رمحدود اطلاق د   دلیل کہ مصلحت مرسلہ کو صرف اسی کو رد کرتے ہوجا واضح کیا  ث 

ت
ت

جا سکتا  ی ابنا وق

  وہ:
 

 اس ی ات کی  احتیا یہ کی غزائی امامنہ ہو۔ یشہکے غلبے کا اند فاسد ہو۔ گئی پر پر کھی رمعیا و شرعی اجتماع سے متصادم نہ ہو۔عقلی ی ا  نص قطعی کسیسے ہم آہنگ ہو۔ کے مقاصد کلیہ یعتشرہے ح

رد اصووںں میں ہے کہ وہ قہی  واضح دلیل

 
 

کے اصووںں کو  یعتپر شر دبنیا کا مظہر تو ہو سکتا ہے، مگر اس کی تبصیر  اجتہاد مصلحت کا استعمال فقہ میں ی  اعتدال اور ضبط حدود کے قائل تھے۔ ان کے ث

 جا سکتا۔ کیا نہیں یلتبد ی امعطل 

 اہمیت و اصولی علمی مقاصد کی یہکے نظر غزالیؒ  امام

ر ہوتی یلمندرجہ ذ اہمیت لحاظ سے اس کی و اصولی ہے علمی کیا پیش یہجو نظر کے ی ارے میں یعتصد شرنے مقا غزالیؒ امام
 
  ہےامور سے اہر

 ؒر امام غزالی
 
 بجاجا مصلحت اور حکمت کے ساتھ جوڑا۔ احکام کی  نے فقہ کو محض اہر

  اساس بنا۔ ( کے لیے، ابن قیمؒ ، ابن تیمیہؒ ، عز بن عبد السلامؒ  ؒآنے والے علماء ) امام راز بعد میں یہنظر یہان کا 

  اطبی

 

 ۔کیا پر پیش دوںبنیا نہمنظم اور فلسفیا دہی از اصووںں کو الموافقات میں نے انہیؒؒ امام ش

ردجہت بخشی نئی ی  فقہ اور اصولِ فقہ کو ا نے اپنے دور میں غزالیؒ امام

 
 

ر  یعتشر ی  ۔ ان کے ث
 
 نہیں  کا مقصد صرف اہر

ت

انی بلکہ اطاع

 

تصور آج فقہ  ہی پہلوؤں کا تحفظ ہے۔   دکے ی انچ بنیا زندگی ان

ام سے معروف ہے۔ امام غزالیؒ“ خمسہ  تکلیا میں اسلامی

 

راہم  رہنمائی  دبنیا ی  ا کے لیے  اجتہاد اور قانون ساز بلکہ عصر ت ضر میں ہیں حکمت کو اجاگر کرتی کی یعتآراء نہ صرف شر یہ کی کے ی

 

ف

 ۔ہیں کرتی

اطبیؒ 

 

 کے نظری ات مقاصد شرعیہ امام ش



 AL-HAYAT Research Journal (HRJ) Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

- 319 - 

اطبیؒ کا مختصر تعارف

 

 امام ش

و م عربیہ کے
عل
 ہہ،مجتہد ،مفسر،محدث،اصولی اور 

اطی ہے۔ آپؒ زمانے کے مشہورفقی

 

راہیم بن موسیٰ بن محمد اللخمی الغری ام اث 

 

روعات میں امام مالؒک  کے پیرو کار تھے۔آپؒ کے بلند  آپؒ کا پورا ی

 

ر تھے۔ ف
 
مار

اہم آپؒ کے استاد ابوجعفر احمد بن زی ات)م:قہی  مقام و مرتبے 

ت

اریخ ولادت کے ی ارے میں خاموش دکھائی دیتی ہیں ۔ ی

ت

اریخ وفات سے اندازہ لگای ا جاجا تو 728کے ی اوجود کتب سیر آپؒ کی ی

ت

ھ(کی ی

اطہ شہر میں پیدا ہوجا۔720آپؒ کی ولادت 

 

  بنتی ہے۔ آپؒ غری
 
ت ر

ت

ھ کے  ف

5

  

وغ  وغیرہ سے را را ہے لیکن جو  آپ آپؒ کی وجہ آپؒ کے بیٹے کی نسبت سے آپؒ کی کنیت

ت

ح ی
ھ
ل

شہرت بنا  وہ الشاطبی ہے۔  ابو اسحاق کہلائی۔علماء سیر آپؒ کو مختلف القای ات جیسے، الحاال،الامام اور ا

6

 

رر ؒ، ابو
مق
ل

ماانیؒ، ابو عبداللہ ا
لس

ت

لت

یؒ، ابو عبداللہ ا

ت

 سی
لن

اارالبیر ؒ، ابوالقاسم ا

 

خ
لف

 ہ میں ابن ا

ت 

قت اابؒ اور عبد اللہ الحفارؒ مشہور ہیں ۔ آپؒ کے اساد
ل
و رؒ  ، ابو العباس ا

ق

 

س
ل

ؒ، ابو جعفر ا  سعید بن پ 

اطہ ہی سے ت صل کیے  اور یہیں درس و تدریس میں مصروف رہے

 

و م علماء غری
عل
 ، فقہ و اصول فقہ اور لغت سے متعلقہ جملہ 

 

 
کتب  ۔۔آپؒ نے صرف،حو،،فقہ اور اصول و قواعد پر کئیآپؒ نے تفسیر،حدت

 

ت

ن

 

ش
س
فت ہ، الاعتصام، عنوان الاتفاق فی م ک الا

ل
 و ع، الموافقات،شرح ا

لن ی
ر کیں ۔ آپؒ کی کتب میں سے  شرح جلیل النحو،کتاب المجالس ا  قااق، اصول النحو  مشہور کتب ہیں ۔تحرث 

روز منگل  اطہ میں ہوئی۔790آپؒ کی وفات آٹھ شعبان ث 

 

ھ کو غری

7

 

 منہج 

اطبیؒ وہ پہلی شخصیت 

 

ا اور اپنی کتاب الموافقات میں کتاب المقاصد کے عنوان سے الگ ی اب قائم کیا ، جبکہعلامہ ش اس سے قبل علماء نے اس م ک پر  ہیں جنہوں نےم ک مقاصدشریعہ کو ی اقاعد موضوع بنای 

رمائیں ۔

 

 قیاس و علت اور وصف و مصلحت کے ذیل میں ابحاث ف

 ماات و 
سی
ق

ت

ت

رجیحات اور مقاصد کے پہچان کے طریقے جیسے موضوعات پر تفصیلاً کلام کیا اور م ک مقاصد شریعہ کی نئی جہات  متعارآپؒ نے مقاصد و مصلحت کا مفہوم مقاصد  

ت

ف مدارج ، مقاصد میں ث

 کا درجہ ت صل ہے۔

 

اپ

 

 کروائیں ، ہی  وجہ ہے کہ آپؒ کو اس فن میں امام ی

 مقاصد شریعہ کا مفہوم

اطبیؒ نے مقاصد شریعہ کی  کوئی تعریف

 

ا ہے۔امام ش

 

   تو یانن نہیں کی  ہرحت ل  امامؒ کے مطاق  شریعت اسلامیہ کا بنیاد  مقصد مصالح کا صولل اور فاسد  کو دور کری

اطبیؒ اپنی کتاب الموافقات  میں لکھتے ہیں کہ،

 

 چنانچہ امام ش

 8"ان وضع الشرائع انما ھولمصالح العباد فی العاجل والآجل معا۔" 

رجمہ:

ت

 وضع کرنے کا مقصد فور  اور وریل المیعاد مصالح کا صولل ہے۔بے شک شریعت کے  ث

 مقاصد شریعہ کی تقسیم

اطبیؒ نے مقاصد شریعہ کو بنیاد  ورر دو اقسام میں تقسیم کیا ہے،

 

 امام ش

 قصد الشارع 

 مکلف
ل
 قصد ا

رماتے ہیں کہ ،

 

اطبیؒ الموافقات میں ف

 

 امام ش

 9لیٰ قصد الشارع والآخریرجع الیٰ المکلف۔" والمقاصد التي ینظر فیھا قسمان، احدھما یرجع ا

رجمہ: 

ت

ارع کے قصد کی طرف اور دوسر  قسم وںٹتی ہے مکلف کے قصد کی طرف۔ ث

 

ر نظر دو قسمیں ہیں ، ان میں سے ای  قسم وںٹتی ہے ش  مقاصد کے زث 

 قصد الشارع 

رد   چار اقسام یانن کرتے ہیں جو کہ درج ذیل ہیں ،

 

اطبیؒ قصد الشارع کی ز

 

 امام ش

 قصد الشارع في وضع الشريعة ابتداء .1
 قصد الشارع في وضع الشريعة للَفهام .2
 قصد الشارع في وضع الشريعة للتکليف بمقتضاها .3
 10قصد الشارع في  دخول المکلف  تحت احکام الشريعة۔  .4

 ابتداء1

ت

  وضع الشرت عة

 

 ۔  قصد الشارع ف

اطبیؒ اس سے مراد یہ کہ اللہ تعالیٰ نے  جو کام اپنے بندوں کے ذمہ  لگا

 

ا ہے  ان کا بنیاد  مقصد دین و دنیا کے مصالح کا صولل ہے ۔ امام ش

ت

 جا مقرر کیے ہیں ہیں ش شرعی الاح ح میں الیف ش شرعیہ ہا  جای

رماتے ہیں کہ ،

 

 ف

 11"ان وضع الشرائع انما ھولمصالح العباد فی العاجل والآجل معا۔" 

رجمہ:

ت

 وریل المیعاد مصالح کا صولل ہے۔بے شک شریعت کے وضع کرنے کا مقصد فور  اور  ث

رد   تین اقسام میں تقسیم کرتے ہیں ۔ جو کہ درج ذیل ہیں ،

 

اطبیؒ پھر مصالح کو ز

 

 امام ش

i. ضروری ات 



اطبیؒ کے نظری ات مقاصد شر 

 

راتامام غزالیؒ  اور امام ش

 

و م مقاصد شریعت پر ان کے اث
عل
  یعہ اور 

- 320 - 

ii. ت جیات 

iii.  ت اات۔

 

ت ن
س
ح

ت

ت
12

 

 (۔ ضروری ات1

اطؒبی ضروری ات کی تعریف میں 

 

ا ن کی دینی اور دنیاو  زندگی موقوف ہے ۔ امام ش

 

 لکھتے یں کہ،اس سے مراد وہ امور ہیں جن پر ان

"فاما الضرورية: فمعناها انها لا بدمنها في قيام المصالح الدين والدنيا بحيث اذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا علیٰ استقامه، بل علیٰ 
 13فساد و تهارج وفوت حياة وفي الاخریٰ فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المبين"۔

رجمہ: 

ت

 ۔ بلک ضروری ات ، وہ مقاصد ہیں جو دین ث

ت

ر ہیں ۔ جن کی یثیت  یہ ہے کہ ان کے مفقود ہونے کی صورت میں دنیا کے مصالح استوار نہیں رہ سکت اگزث 

 

فساد و بد امنی  و دنیا کے مصالح کے لیے ی

 سے محرومی اور عظیم خسارہ لازم آجا گا ۔

ت  

 
رت میں نجات اور ج

 

انی زندگی کا ضیاع ہوگا ۔ اور خ

 

 اور ان

رد

 
 

اطبیؒ کے ث

 

رہ کار عبادات، عادات ، معاملات  اور جنای ات سمیت تماامام ش

 

ال  ہے۔ی  ضروری ات کی حفاظت ایجابی و سلبی دو پہلوؤں کے اعتبار سے ہے ، اور ان کا داث

 

روں میں ش

 

 م داث

رماتے ہیں کہ ،

 

ؒ  الموافقات میں ف  امام صاح 

 14۔۔۔۔۔۔ ترجع إلیٰ حفظ الجميع من جانب العدم۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔"فاصول العبادات راجعة الیٰ حفظ دين من جانب الوجود، ۔

ا، نماز ،زکٰوة ، روزے او 

 

ر حج وغیرہ۔ اسی طرح عادات ایجابی پہلو سے نفس اور عقل کی عبادات کے اصول ایجابی پہلو  سے حفاظت دین کی طرف وںٹتے ہیں جیسے، ایمان ، کلمہ شہادت کا زی ان سے ادا ہوی

 طرف وںٹتے ہیں ۔ اسی طرح کھانے پینے کی اشیاء ، لباس مکان اور ایسی ہی دوسر  اشیاء کا صولل ۔اور معاملات ایجابی پہلو سے نسل ، نفس، مال اور عقل کی حفاظت کیحفاظت کی طرف وںٹتے ہیں جیسے، 

 جنای ات کے ذریعے سلبی پہلو سے ان تمام مقاصد خمسہ کی حفاظت ہوتی ہے۔

 ضروری ات خمسہ

ردی  ضروری ا

 
 

اطبیؒ کے ث

 

 ت کی عدااد ی انچ ہے ، اور ان ی انچوں ضروری ات میں سے دین کو س  پر اویت  ت صل ہے ۔ امام ش

رماتے ہیں کہ ، 

 

 الموافقات میں ف

 15"ومجموع الضروریات خمسة، وھي: حفظ الدین،والنفس،والنسل،والمال،والعقل"۔ 

رجمہ: مجموعہ ضروری ات ی انچ ہیں ۔ اور وہ ہیں ، حفظ دین،حفظ نفس، حفظ نسل، 

ت

 حفظ مال اور حفظ عقل۔ث

 (۔ ت جیات2

اطبیؒ ت جیات کی تعر

 

ان کی زندگی میں آسانی پیدا کرنے اور مشکلات دور کرنے کے متعلق ہیں ۔ امام ش

 

 یف   میں درج ذیل لکھتے ہیں ،ت جیات سے مراد وہ مصالح  ہیں جو ان

يق المؤدفي الغالب إلیٰ الحرج والمشقة اللَحقة بفوت "وامٔا الحاجيات : فمعناها انٔها مفتقر إليها من حيث التوسعة ورفع الض
المطلوب، فاذا لم تراع دخل علیٰ المکلفين علیٰ الجملة، الحرج والمشقة، ولٰکنه لايبلغ مبلغ الفساد العادي المتوقع في المصالح 

 16۔العامة"

رجمہ: ت جیات کا معنی وہ مصالح جن کی ضرورت تنگی کو دور کرنے اور حرج و مشقت 

ت

  مشکل میں پڑجائیں گے۔ لیکن  یہ فساد اس حد ث

 

ن
 
کلفن
م

ا رکھی جاجا تو 

 

 ی

ت

 
کو  ختم کے لیے پیش آجا، اور اگر ان کی رعات

ا ہوگا جو ضروری ات کو نظر انداز کرنے سے ہوگا۔

 

 ی

ت

 ی

ا ہے۔ عبادات میں حرج کو دور کرنے کے

ت

ال  کری

 

رہ کار  عبادات ،معاملات اور جنای ات تمام کو ش

 

ا رھنے  کی اجازت،مرض کی ت جیات کا داث

 

ر کے لیے روزہ ی

 

 ا مرض  اور مساف

 

ٰ
ن د  گئی ہیں ، ہ

 
ن

ت

صت

 

ح

 لیے ر

ال  ہیں ۔ عادات 

 

 میں بیٹھ کرنماز پڑھنے کی اجازت،سفر میں نماز قصر اور جمع بین الصلاتین کی اجازت اور تیمم کی اجازت  وغیرہ ش

ت

ر  شکار کی اجازت ، حلال و ی اکیزہ چیزت پ وں کے استعمال میں بحر  و ث 

ان رہائش، اچھی سوار  رھنے  کی اجازت وغیرہ ت جیات میں سے ہیں ۔  معاملات و تصرفات کی و تمام صورتیں

 

  طعام ،اچھا لباس ، عالی ش

 

ر ہیں ، لیکن ت جیات کو لحوظظ  ،لذد 

 
 

ا جاث

 

 جو قیاس و قواعد کی رو سے ی

رار دی ا گیا ، جیسا کہ بیع

ت

ر ف

 
 

،مساقات اور کرایہ دار  وغیرہ۔ جنای ات میں ت جیات کو لحوظخاطر رکھتے ہوجا ان کو جاث

ت

رارع

 

ااع،ز

 

ض

ت

سن
 اور اجارہ کی مختلف اقسام جیسےبیع اوںفاء،سلم،ا

ت

 
ظ ،شراکت،مضارت

 کا اصول اپنا

ت

 کی وجہ سے قسام

ت

ا معلوم قات

 

ا ، ی

 

 عائد کری

ت

 
اخاطر رکھتے ہوجا جو احکام دیے گئے ان میں قتل خطاء کی صورت میں عاقل پر دت

 

 ،  قتولل کے ولی کو قصاص معاف کرنے کا حق    دنا،،بہاتت کی ی

رہ 

 

رار دنا، وغیرہ ۔ یہ درج ی الا تمام مصالح ت جیہ کے داث

ت

روں کو تلف کرنے کی صورت میں صناع کو ضامن ف

 

 ز
طی
ا اور 

 

 کار میں آتے ہیں ۔بنا پر حدود ساقط کری

ت اات3

 

ت ن
س
ح

ت

ت

 (۔ 

ت اات کا تعلق اخلاق و عادات اور آداب ز

 

ت ن
س
ح

ت

ت

ت اات کی تعریف اس طرح کی ہے کہ ،

 

ت ن
س
ح

ت

ت

اطبیؒ نے 

 

 ندگی سے ہے ، امام ش

" واما التحسينيات؛ فمعناها الأخذ بما يليق من محاسن العادات، وتجنب المدنسات التي تأنفها العقول الراجحات، و يجمع ذالك قسم 
 17مکارم الأخلَق"۔

رجمہ: 

ت

ان تمام اچھی عا ث

 

ت اات سے مراد یہ ہے کہ ان

 

ن ت 
س
ح

ت

ت

استہ  ت توںں سے پریز  کرے جن کی اور 

 

ا ش

 

ن نفی کرتی ہیں ، اور اسے مکارم اخلاق  کی قسم میں  دات اختیار کرے اور ی
 
عقلن

سلیم 

اہے۔

ت

 جمع کیا جای

ال  کرتے ہیں ۔

 

رے میں عبادات،عادات،معاملات اور جنای ات ش

 

ت اات کے داث

 

ت ن
س
ح

ت

ت

اطبی ؒ ضروری ات اور ت جیات کی طرح 

 

 امام ش



 AL-HAYAT Research Journal (HRJ) Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

- 321 - 

اذالة النجاسةـ وبالجملة طهارات کلهاـ،۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ وفي الجنايات؛ کمنع قتل الحر بالعبد ، أو قتل النساء "ففي العبادات؛ ک
 18والصبيان والرهبان في الجهاد"۔

ال  ہے۔ اسی طرح نوافل ، 

 

ا ش

 

  و زینت اختیار کری
 
ا زت

 

ا پس عبادات میں نجاستوں سے بچنا  تمام طہارتوں کے ساتھ، ستر چھپای

 

رب ت صل کری

ت

ری انیوں وغیرہ کے ذریعے  اللہ کا ف

ت

خیرات و صدقات  اور ف

ال  ہے۔اسی طرح عادات میں کھانے پینے  کے آداب ،ماکولات و مشروی ات میں جو نجس اور مکروہ ہیں ان سے اجتناب اور اسراف و بخل سے مما

 

ال  ہیں ۔ اسی طرح معاملات میں ش

 

نعت کی ہدای ات ش

 کے منصب کا  اور خو نجس،مضر اشیاء ، زائد

ت

ا ،اور عورت سے امام

 

 کے منصب کا سلب ہوی

ت

 کی ممانعت، اور غلام کا شہادت اور امام

ت
 

روح

 

رد  و ف

 

د اپنے آپ سے نکاح کے حق کا سلب ی انی اور گھاس کی خ

ال  ہیں ۔   او

 

ا وغیرہ ش

 

 اور تدبیر کے ذریعہ طلب کری

ت

 
ا اور غلام کا آزاد  اور اس کے متعلقات کو کتات

 

 میں عورتوں،بچوں اور ہوی

 

 
ر اسی طرح جنای ات میں غلام کے بدلے آزاد کو قتل کرنے  اور میدان ج

ال  ہیں ۔

 

 راہبوں کے قتل کی ممانعت وغیرہ کے احکامات ش

ملات مصالح
ک

ت

ن

 

ت اات کا تتمہ اور تکملہ ی ہ 

 

ت ن
س
ح

ت

ت

 ں مدارج ضروری ات ، ت جیات اور 

 

 

ت

 ہا  جا سکتا ہے۔شریعت کے بعض احکام وہ ہیں جن کو مذکورہ ت

اطبیؒ  الموافقات میں  ان ذکر کرتے ہیں جوکہ درج ذیل ہیں ،

 

 امام ش

ات؛ "فأما الأولیٰ؛ فنهوالتماثل في القصاص ؛ فانه لا تدعوا اليه ضرورة، ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ وکذالك التحسينيات کالتکملة للحاجي
 19فإن الضروريات هي اصل المصالح"۔

ا، اجنبی عورت کو د ان میں جو س  سے

 

 مثل مقرر کری

ت

 
رت مثل اور مضارت

 
یکھنے اور اس کے ساتھ خلوت میں پہلے ہے )ضروری ات(  ، ان میں قیاص میں مماثلت کا لحاظ،عورت کے لیے نفقہ مثل ، اخ

 کی مشروعیت اور لین دین کے معاملات میں شہادتوں کو 

ت

ال  ہیں ۔بیٹھنے کی ممانعت، متشابہات سے پریز  ، اذان و جماع

 

ا  وغیرہ ش

 

 قائم کری

 سفر میں جمع بین 

ت

 مرض میں اور ت پ

ت

ا ، ت پ

 

ال  ہیں ۔اور دوسرا )ت جیات( جن میں  نکاح میں کفو اور صغیرہ کے نکاح میں مہر مثل کا اعتبار کری

 

 الصلاتین کی اجازت وغیرہ کے احکامات ش

ت اات( جن میں  آداب طہارت کا خیال رکھنا ، صد

 

ن ت 
س
ح

ت

ت

ال  ہیں ۔ ان تمام مثاوںںاور تیسرا)

 

ا وغیرہ ش

 

ری انی وغیرہ میں س  سے بہترین جانور کا انتخاب کری

ت

ا ، عقیقہ اور ف

 

رچ کری

 

افلہ میں ی اک مال خ

 

کے  قات ی

ت اات، ت جیات کا تکملہ ہوتی ہیں ، جبکہ اصل مصالح ضروری ات ہیں ۔ 

 

ت ن
س
ح

ت

ت

 پیش نظر ت جیات ،ضروری ات کا تتمہ ہوتی ہیں اور 

  ۔ 2

 

واامقصد الشارع ف

ھ

 لاف

ت

  وضع الشرت عة

ارع کے مقاصد میں دو مسئلوں کا

 

اطؒبی فہم شریعت کے حوالے سے ش

 

ارع کے مقاصد۔ امام ش

 

ارع کا قصد ی ا ش

 

 ذکر کرتے ہیں ،  اس سے مراد شریعت کے فہم کے لیے ش

I. 20إن هٰذه الشريعة المبارکةعربية۔ 
II. 21هٰذه الشريعة المبارکةامية۔ 

رآن ی اک عربی زی ان میں

ت

ا لیا جاجا۔ یعنی یہ کہ ف

 

 ان دونوں کو سمجھ ی

ت

  ی
 

 ممکن نہیں ح

ت

 ی

ت
ت

 ا جس کو یعنی شریعت اسلامیہ کے مقاصد کی تکمیل اس وق

 

ٰ
ازل ہوا ، ہی  اس شریعت کا بنیاد  صدرر  ہے ہ

 

 ی

رآن سمجھنا ہے وہ اسے عربی کی زی ان کے حوالے سے سمجھے ہی  پہلے مسئلے کا مقصد

ت

 امی تھی، آپف

ت

 
خود ی ہ امی تھے، پس اللہ تعالیٰ نے عربوں کے ت لات کے صلى الله عليه وسلم  ہے۔اور جیسا کہ عربوں کی اثریت

اال کی ، دوسرے مسئلے کا  اسی کے ساتھ تعلق ہے۔ 

 

 مطاق  ان کے مصالح کے تحفظ کے لیے شریعت ی

ااھا3

ت

قت
 م
ت
ی ف 
کل

ت

للی
ارع  فی وضع الشریعہ 

 

 ۔ قصد ش

 اس ے مراد یہ  کہ شریعت کے 

ت

ا ہے۔بندے انہی احکام کے مکلف ہیں جن کی ادائیگی پر وہ اسطاع

 

 کے مطاق  مکلف بنای

ت

ارع کا مقصد بندوں کو ان کی استطاع

 

 رکھتے ہیں ۔وہ احکام وضع کرنے میں ش

 کی ذمہ داری اں ہیں ش الاح 

 

ن
 
کلفن
م

یؒ   
طن ی

ا

 

ر ہوں تو بندے یعنی مکلف اس کا ذمہ دار نہیں ۔ امام ش
 
رماتے ہیں  بندوں کی قدرت سے ی ار

 

ا ہے ، کی حدود یانن کرتے ہوجا ف

ت

ی ف الشریعہ" ہا  جای
کل

ت

لی
ح میں " ا

 کہ ،

"ثبت في اصول أن شرط التکليف أوسببه القدرة علیٰ ال،کلف به ، فمالا قدرة للمکلف عليه ل يصح التکليف به شرعا وإن جاز 
 22عقلَ"۔

رجمہ: 

ت

  مکلف کی قدرت ہے ۔ جس کام پر مکلف کی قدرت نہ ہوگی، ایسے کام  ث
 
 ہو چکی ہے کہ تکلیف کی شر  ی ا اس کا س

ت

 
ات

 

ر م ک الاصول میں یہ ی ات ی

 
 

 نہ ہوگی خواہ وہ عقلاً جاث

ت

کی شرعًا تکلیف درس

 ہو۔ 

رماتے ہیں کہ 

 

اطبیؒ الموافقات میں ف

 

 اسی حوالے سے امام ش

 23الانسان کاالشهوة الیٰ الطعام ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ تلك الأوصاف مما هو داخل تحت الإکتساب"۔ "فالأوصاف التي طبع عليها 

ا 

ت

ان ان  پر قدرت نہیں رکھ

 

ال  ہے لیکن ان

 

ان کی طبیعت میں ش

 

ال  کرتے ہیں جو ان

 

اطبیؒ تکلیف مالا یطاق میں ایسے اوصاف ی ہ ش

 

ا مطلوامام ش

 

ب نہیں ہے ۔ اسی ۔ جیسے کھانے پینے کی خواہش کو ختم کری

ا ہی کسی ایسے نقص کو پورا کرنے کا مطالبہ کیا جاسکتا ہے

 

ا طرح بدنما جسم والے سے اسے خوبصورت بنانے کا مطالبہ نہیں کیا جا سکتا اور ی

 

ارع نے ی

 

ارع کا ش

 

ان کے س  میں نہ ہو ۔ ایسی چیزوں کا ش

 

 جو ان

ر

 
 

اجاث

 

 ہنچاننے کا مطالبہ کیا ہے اور یہ اوصاف ان چیزوں میں مطالبے کا قصد کیا اور نہ ان سے نہی کا ، بلکہ ی

ت

ر چیزوں کی طرف  اعتدل کی حد ی

 
 

ان  امور کی طرف ھکنے  پر نفس کو دی انے اور جاث

 

سے ہیں جو ان

رماتے ہیں کہ ، کسبی اعمال وہ  ہیں جن پر عمل 

 

اطبیؒ ف

 

امکلف کے لیے ممکن ہے  اور ان تمام افعال کی انجام دہی مکلف سے کے کسب کے تحت داخل ہیں ۔  اسی طرح کسبی اعمال کے حوالے سے  امام ش

 

پیرا ہوی

شہ مطلوب ہیں ی ا کسی  دوسرے فعل کے لیے مطلوب ہیں ۔ جیسا کہ الموافقات میں ہے کہ،
ف

 

ت
 مطلوب ہے،قطع نظر اس سے کہ یہ افعال فی 

 24لغيرها"۔ "ما کان داخلَکًسبه قطعاً ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ أکانت مطلوبة لنفسها أم 



اطبیؒ کے نظری ات مقاصد شر 

 

راتامام غزالیؒ  اور امام ش

 

و م مقاصد شریعت پر ان کے اث
عل
  یعہ اور 

- 322 - 

ؒ مشتبہ اعمال کے ی ارے میں کہتے ہیں کہ مشتبہ اعمال کبھی تو کسبی معاملات میں شمار ہوتے ہیں اور کبھی تکلیف مالا   مشتبہ امور میں سے یہ واضح اسی طرح امام صاح 
 

یطاق میں شمار ہوتے ہیں ۔ مکلف پر ح

ان ان کا مکلف ہوگا اور اس کے ذمہ ہوگا کہ وہ ان کی انجام دہی کرے، جیساہو جاجا کہ یہ تکلیف مالایطاق میں سے ہیں تو وہ ان کا ذمہ دا

 

اہم اگر ان کا شمار  کسبی معاملات  میں ہوتو ان

ت

 کہ ر نہیں ہے ی

 الموافقات میں ذکر ہے کہ ،

القسمين حکم عليه "ما قد يشتبه أمره، کالحب والبغض وما في معناها؛ فحق الناظر فيها أن ينظرفي حقائقها ، فحيث تثبت له من 
 25بحکمه"۔

اطبیؒ   کہتے ہیں کہ بلاشبہ

 

اقہ و شدد  ہ  کے قبیل سے ہے ان کے حوالےسے  امام ش

 

 تعلق ہے ان اعمال کا جن کا تعلق الیف ش ش

ت

اقہ و شدد  ہ کا قصد نہیں کیا ۔ اس ضمن میں امام  جہاں ی

 

ارع نے الیف ش ش

 

ش

رآنیہ سے استشہاد کیا ہے  ا

ت

اطبیؒ نے کئی آی ات ف

 

ا،ش

ت

ا، کیونکہ شریعت میں اگر سختی ہوتی تو اس پر عمل مشکل ہوجای

ت

اور شریعت میں تناقض و  ور واضح کیا ہے کہ احکام کی بجا آور  میں مشقت کا وجود نہیں ی ای ا جای

اہم شریعت کے احکا

ت

 ہے کہ شریعت نرمی و آسانی پر وضع کی گئی ہے۔ ی

ت

 
ات

 

ا جو منع ہے۔ جبکہ یہ ی ات ی

ت

م پر عمل درآمد کرنے میں جو محنت کرنی پڑتی ہے وہ مشقت نہیں وہ مشقت نہیں اختلاف واقع ہوجای

ا مشقت میں نہیں ہے، کیونکہ عاد  امور میں سے اثری ایسے ہوتے ہیں جن پر عمل سے پیدا ہونے وا

 

ا  بلکہ اہل دانش اور ہے۔ جیسا کہ ، طلب معاش کے لیے کام کری

ت

ا ممکن نہیں ہوی

 

لی مشقت کا فیصلہ کری

 کرتے ہیں ۔ تجاکیف کے سلسلے میں عادات کی ہی  صورت ہے عاد 

ت

ام دیتے ہیں  اور اس کی مذم

 

ا پڑے سستی کا ی

 

اطبیؒ الموافقات میں حضرات ایسے عمل کوجس میں وقفہ کری

 

۔ اسی حوالے سے امام ش

رماتے ہیں جو کہ ذیل میں درج ہے کہ،

 

 ف

 26۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ فيذمونه بذالك"۔"ولو کان شارع قاصداً للمشقة في التکليف ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ 

4 

ت

ف تحت احکام الشرت عة
مکل
ل
 ۔ قصد الشارع فی دخول ا

ا ہو۔ بندوں کے تمام افعال، احساسا

ت

ا آی

 

رہ کار میں ی

 

جو کوئی  ت، اراد  و غیر اراد  اعمال س  شریعت کے ماتحت ہیں ۔اس الاح ح سے مراد یہ ہے کہ بندوں کا کوئی کام ایسا  نہیں جو احکام شریعت کے داث

 ماتحت کرنے میں شریعت کا بنیاد  مقصد یہ ہے ک بندے شریعت پر عمل کرے گا اسی انعام و اکرام سے نوازا جاجا گا اور جو اس کی مخالفت کرے گا  وہ سزا وار ٹھہرے گا۔ مکلف کو احکام شریعت کا

رماتے ہیں کہ، خواہشات نفسانی کے پیچھے لگنے سے بچ جائیں اور وہ اللہ کے اختیار  ورر پہ 

 

اطبیؒ ف

 

 بندے بن جائیں ۔ اسی ضمن میں امام ش

" المقصد الشرعي من وضع الشريعة اخراج المکلف عن داعية هواه ؛ حتیٰ يکون عبداً لله اختياراً، کما هوا عبداً لله اضطراراً 
 27"۔

رجمہ: 

ت

 کہ وہ اختیار  ورر پر ی ہ اللہ کا بندہ بن جاجا جیسا ث

ت

ررار  ورر پر اللہ کا بندہ ہے۔ وضع شریعت سے شرعی مقصد مکلف کو اس کی خواہشات کے داعیہ سے نکالنا ہے۔ یہاں ی
ر

 

ط
  کہ وہ ا

 کرتی ہیں کہ بندوں کو اللہ تعالیٰ کی بند

ت

رماتے ہیں کہ نصوص صریحہ اس ی ات پر دلاپ

 

اطبیؒ ف

 

گی اور اللہ کے اوامر و نواہی میں داخل  ہونے کے لیے پیدا کیا گیا ہے اور اللہ تعالیٰ کے احکام اللہ کے م ک کی امام ش

رت میں سزائیں مقرر کی گئی ہیں ۔  جیسا

 

ی کی خلاف ورز  کرنے واوںں کے لیے دنیا اور آخ

ٰہ ل

 کہ ،  کہ الموافقات میں ہےمخالفت سے روکتے ہیں ۔ ہی  وجہ ہے کہ احکام ا

 28" النص الصريح الدال علیٰ أن العباد خلقوا للتعبد لله ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ والعذاب الآجل في الدار الآخرة "۔ 

را

ت

اطبیؒ نے خواہشات نفس کی پیرو  کو دینی و دنیو  مصالح کے منافی ف

 

ردی  خواہشات نفسانی وحی کی زد ہیں۔ اور امام ش

 
 

اطبیؒ کے ث

 

رامام ش ینہ  عادات و تجارب سے وںگوں کے ہاں ر دی ا ہے،اور یہ ی ات دث 

 مدنیہ۔ گوی ا اس پر عقل و نقل دونوں کا 

ت

ام اوں ں نے سیاس

 

ا اور اس کا ی اجماع ہے۔ اسی حوالے سے الموافقات میں مذکور ہے کہ معروف ہے ۔ اسی لیے س  وںگوں نے خواہشات کی پیرو  سے روک دی 

، 

 29نية والدنيوية ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ قد توارد النقل والعقل علیٰ صحة في الجملة "۔" ما علم بالتجارب والعادات من أن المصالح الدي

اطبیؒ نے مکلف کے افعال کے ضمن میں چند قواعد ی ہ یانن کیے ہیں مثلاً،

 

 امام ش

 30"۔" أن کل عمل کان المتبع فيه الهوی بإطلَق من غير التفات إلیٰ الأمر أو النهي أو التخيير؛ فهو باطل بإطلَق (1

ا رکھا جاجا وہ علیٰ الاطلاق ی اطل ہے ۔

 

 جو عمل ی ہ محض خواہش کے ااع ع کے ورر پر کیا جاجا اور اس میں امر و نہی ی ا تخییر کا لحاظ ی

" أن اتباع الهوی طريق إلیٰ المذموم وإن جاء في ضمن المحمود؛ لأنه اذا تبين أنه مضاد بوضعه لوضع الشريعة؛ فحيثما  (2
 31لعمل کان مخوفا "۔زاحم مقتضاها في ا

  یہ ی ات واضح ہو گئی کہ اس کی وضع شریعت کی وضع سے متصا
 

ا ہو۔ کیونکہ ح

ت

دم ہے تو عمل کے دوران جہاں کہیں اس کے مقتضی سے خواش کی ااع ع مذموم راستہ ہے، خواہ یہ محمود کے ضمن میں آی

اک ہوگا۔

 

 ٹکراؤ ہوگا وہ خطری

نة لأن يحتال بها علیٰ اغراضه فتصير کالآلة المعدة لاقتناص اغراضه؛ کالمرائي " أن اتباع الهوی في الاحکام الشريعة مظ (3
 32يتخذ الأعمال الصالحة سلماً لما في أيدي الناس"۔

خہ
ل
  احکام شریعت کی تکمیل کے دوران خواہش کی ااع ع اپنی اغراض کا حلیہ ہے ، جیسا کہ ری اء کار وںگ دوسروں کو دکھانے کے لیے اعمال صا

ت

 طریقے پر سر انجام دیتے ہیں ۔کو درس

ابعہ۔

ت

اطبیؒ اس نوع کے تحت مقاصد کو دو اقسام میں تقسیم کرتے ہیں ۔ ای  مقاصد اصلت ہ اور  دوسرے مقاصد ی

 

 امام ش

 33" المقاصد شرعية ضربان: مقاصد اصليه ، و مقاصد تابعة"۔ 

ا جیسا کہ ضروری ات خمسہ وغیرہ۔ 

ت

 مقاصد اصلت ہ وہ ہیں جن میں مکلف کی مرضی کو کچھ دخل نہیں ہوی

 پھر مقاصد اصلت ہ ضروریہ کو دو اقسام  میں تقسیم کرتے ہیں ۔ ای  ضروریہ عینیہ اور دوسر  قسم ضروریہ کفائیہ ۔

 34إلیٰ ضرورية عينية ، و إلیٰ ضرورية کفائية "۔" لٰکنها تنقسم  



 AL-HAYAT Research Journal (HRJ) Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

- 323 - 

ابعہ کے ضمن میں الموافقات میں مذکور ہے کہ ، 

ت

 مقاصد ی

" فأما المقاصد التابعة؛  فهي التي روعي فيها حظ المکلف ، فمن جهتها يحصل له مقتضی ما جبل عليه من نيل الشهوات ، 
 35والاستمتاع بالمباحات، وسد الخلَت "۔

ابعہ وہ ہیں جن میں مکلف کی دلچسپی اور مرضی کا دخل ہو

ت

ا ہےاور خواہشات کے صولل ،مبات ت سے فائدہ اھاننے اور ت جات کو پورا کرنے سے متعلق ہوتے  ہیں اور مکلف ان کو اپنی کوشش کے مقاصد ی

ت

ی

ا ہے۔  

ت

 مطاق  ت صل کری

 مکلف
ل
 قصد ا

 اور مقصد وغیرہ ہے۔ مکلف کی تکلیف شرعی کے حوالے سے مقاصد ایسا 

ت

 

 

مکلف سے مراد بندے کا ارادہ ، ن
ل
اطؒبی نے اختتام پر بحث کی اور اس  کے ضمن میں ی ارہ مختلف قصد ا

 

موضوع ہے جس پر امام ش

اطبیؒ  کا نقطہ  نظر یہ ہے کہ ،

 

 کرہ ذیل میں کیاگیا ہے۔ مثال کے ورر پر  امام ش

ت 

 مسائل کا  ذکر کیا ہے  جن میں چند ای  کا د

 36والعادات ۔۔۔۔۔۔۔۔۔ کالسجود لله أو للصنم"۔ " إن الاعمال بالنيات، والمقاصد معتبرة في التصرفات من العبادات

ا ہے ۔ عبادات اور

ت

رماتے ہیں کہ اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہے اور مقاصد میں عبادت اور عام تصرفات میں اس کا اعتبار کیا جای

 

   وہ ف
 

  اور غیر واح
 

عادات کے الگ الگ مقاصد ہیں پھر عبادات میں واح

رق ہے۔ جبکہ 

 

 ہوتو وہ عبادت  بن جاکے مقاصد میں ف

ت

 

 

 ن

ت

رق ہے۔ ای  ہی کام میں اگر درس

 

  ،مندوب،مباح،مکروہ،حرام ،صحیح ، فاد  وغیرہ کے احکام میں ف
 

 عادات میں واح

ت

 

 

ا ہے، اور اگر ن

ت

ی

 کے لیے

ت

 
ا ہو تو وہ عبادت نیں رہتا ۔ جیسا کہ سجدہ اگر اللہ رب العالمین کے لیے کیا جاجا تو وہ عبادت ہے اگر ت

 

 ی

ت

ا ہے ۔درس

ت

  کیا جاجا تو فر  بن جای

ا چاہیے۔

 

رماتے ہیں کہ مکلف کا قصد شریعت کے قصد کے موافق ہوی

 

اطبیؒ دوسرے مسئلے کا ذکر کرتے ہوجا  ف

 

کیونکہ شریعت بندوں کے مصالح کی تکمیل کے لیے  مکلف کے قصد کے ی ارے میں امام ش

ارع کے قصد کے خلاف قصد نہ کرے۔ مکلف کو اس لیے پیدا کیا گیاہے کہ وہ اللہ کی عبادت کرے اور بنائی گئی ہے اور مکلف سے مطلوب صرف یہ ہے کہ وہ اپنے افعا

 

ل میں اسی کے مطاق  لے  اور ش

رت میں بدلہ ملتا ہے ۔ جیسا کہ الموافقات میں  ہے کہ ، 

 

 اسی پر دنیا اور آخ

 37لك الجزاء في الدنيا والآخرة "۔" قصد الشارع من المکلف أن يکون قصده ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ فينال بذٰ  

 ا مکلف کو چاہیے کہ شریعت کے مشروع احکام پر عمل کرے اور جس نے الیف ش میں خلاف مشروع چیز تلاش کی تو اس کا عمل ی اطل ہے، اسی 

 

ٰ
 حوالے سے الموافقات میں ہے کہ،ہ

 38" فمن البتغی في التکاليف مالم تشرع له ؛ فعمله باطل "۔ 

اطبیؒ 

 

رماجا ہیں  مثال کے ورر پر،امام ش

 

ارع  اور مکلف کے قصد کے مابین موافقت اور مخالفت کے مختلف احوال ی ہ یانن ف

 

 نے ش

 کے صحیح ہونے پر کوئی اشکال نہیں ، جیسا کہ نماز ،روزہ،زکٰوة  ا 

ت

ارع کے م ک کے موافق ہو قصداً اور فعلاً، اس ت پ

 

  مکلف کا عمل ش
 

ا اور ور حج وغیرہ کی ادائیگی، معرح

 

وفات پر عمل کری

 منہیات سے بچنا ۔

 کے ی اطل ہونے پر کوئی اشکال نہیں ۔ جیسا 

ت

ارع کے م ک  کے منافی ہو۔  اس ت پ

 

  مکلف  کا عمل قصداً اور فعلاً ش
 

 یہ ہے کہ ح

ت

ا اور محرمات کا ارالیب  دوسر  ت پ

 

رک کری

ت

کہ واجبات کو ث

ا ۔

 

 کری

 ارع کے

 

 یہ ہے کہ مکلف کا عمل تو ش

ت

ا ہے لیکن اس سے مصلحت فوت نہیں تیسر  ت پ

ت

اہ گار ہوی

 

 م ک کے موافق ہو لیکن قصد م ک کے منافی ہو  اور وہ اس کو جانتا نہ ہو ، اس سے بندہ اگرچہ گ

یہ گمان کرے کہ وہ شراب پی رہا ہے۔ الموافقات میں   ہوتی۔ جیسا کہ کوئی اپنی بیو  سے صحبت کرنے والا یہ گمان کر رہا ہو کہ وہ کسی اجنبی عورت سے صحبت کر رہا ہےی ا کوئی جلاب پینے والا

اطبیؒ ان کا ذکر  اس طرح کرتے ہیں کہ،

 

 امام ش

 39" أن يکون موافقاً و قصده موافقة ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ و شارب الجلَب ظاناً أنه خمر"۔

ارع کے م ک کے موافق ہو اور اس موافقت کو جاننے کے ی اوجود اس  

 

ارع کے م ک کے خلاف ہو  ۔ اس صورت کے درج ی الا صورت کے ضمن میں  ای   صور ت یہ ی ہ ہے کہ مکلف کا فعل تو ش

 

کا قصد ش

  وغیرہ۔ی اطل ہونے میں اجماع ہے۔ جیسا کہ ری اء کار  کے لیے نماز پڑھنا اور دیگر عبادات سرانجام دنا،

  ارع کے م ک کے مطاق  ہو اور مکلف کو اس مخالفت کا م ک ی ہ ہو

 

ارع کے م ک کے منافی ہو جبکہ قصد ش

 

 کے اعتبار سے مذموم ہے۔  چوتھی صورت یہ ہے کہ مکلف کا عمل ش

ت
 

رآن و س

ت

تو یہ ف

 جیسا کہ دین میں نئی نئی بدعات نکالنا  وغیرہ۔ 

 کہ ، الموافقات میں اسی حوالے سے ذکر ہے 

 40" والقسم الرابع أن يکون الفعل أو الترك مخالفاً ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ فهو مذموم حسبما جاء في القرآن و السنة "۔

ارع کے م ک کے مطاق   ہو 

 

ارع کے م ک کے منافی ہو جبکہ قصد ش

 

لفت کا م ک نہ ہو، تو اس صورت میں اور مکلف کو اس مخادرج ی الا چوتھی صورت کت ضمن میں ای   صورت یہ ی ہ  ہے کہ مکلف کا عمل ش

  کیا جاجا گا ۔ جبکہ معاملات میں وہ دانستہ کام کرنے والا شمار ہوگا ۔ الموافقات میں مذکور ہے کہ

ت

ان پر مرت  

 

 کو ن

ت

  ،عبادات میں جہاپ

 41" أحدهما: کون القصد موافقاً ؛ فليس بخالف ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ والثاني کون العمل مخالفاً "۔

 الحیل کے سا

ت

لة

 

ست
م
اطبیؒ  نے مکلف کے مقاصد کو 

 

اطبیؒ نے تعارض کی وجوہ کے مختلف قواعد ی ہ یانن کیے ہیں ۔ امام ش

 

اطبیؒ نے احکام شرعیہ کی اس مسئلے میں امام ش

 

تھ کمل  کیا ہے۔ اس بحث میں امام ش

رمائی ۔

 

 ف

ت

 تحلیل کی ہے اور ضرور  احکامات کی وضاح

 خلاصہ  کلام



اطبیؒ کے نظری ات مقاصد شر 

 

راتامام غزالیؒ  اور امام ش

 

و م مقاصد شریعت پر ان کے اث
عل
  یعہ اور 

- 324 - 

اطبیؒ 

 

اطبیؒ وہ پہلی شخصیت ہیں جنہوں نے مقاصد شریعہ امام ش

 

ا ۔  اپنی معر ا اراراء کتاب نے م ک مقاصد شریعہ کو نئی جہات بخشیں  اور اس م ک کو واضح انداز میں پیش کیا ۔ امام ش  کے م ک کو ی اقاعدہ موضوع بنای 

و م مقاصد شریعہ کو ای  ستقل  اور منضبط علمی نظام پر مشتمل ی اب قائم کیا ۔  الموافقات میں کتاب المقاصد کے عنوان سے سات سو سے زائد صفحات
عل
اطبیؒ نے امام غزالیؒ کے قائم کردہ نظر  بنیاد پر 

 

امام ش

مکلف" جیسے تصورا
ل
 کیا اور "قصد الشارع و قصد ا

ت

 
ات

 

 اور عمل کے ی اہمی ت کی شکل د ۔ اوں ں نے استقرائی منہج کے ذریعے مقاصد شریعہ کی قطعیت اور کلیت کو ی

ت

 

 

کے ذریعے شریعت کے فہم ،ن

 اطلاق بنانے میں ا
 
راہم کی اور شریعت کو زمان و مکان کے تغیر کے ساتھ قات

 

اطبیؒ کو امام جوینیؒ اور عز بن عبد السلام ؒ تعلق کو واضح کیا ۔ اس منہج نے اجتہاد کو مقاصد  بنیاد ف

 

ہم کردار ادا کیا ۔ الغرض امام ش

 کا درجہ ت صل ہے اور آپؒ بعد کے علماء میں شیخ المقاصدین کے  آپ سے مشہور ہیں۔ کے بعد اس فن

 

اپ

 

 میں امام ی

رات

 

و م مقاصد شریعہ پر امام غزالیؒ کے اث
عل

 

ا

ت

  نہیں کیا ، ی

ت

راہم کی ۔ اگرچہ اوں ں نے مقاصد کو ای  ستقل  م ک کے ورر پر مرت

 

و م مقاصد کو فکر  و اصولی بنیاد ف
عل
  کی مت  کا عین   کرتی امام غزالیؒ نے 

 

 مات بعد کے تمام مقاصد  مباح

 

ہم ان کی د

 ہیں ۔ 

 مقاصد اور اصول فقہ

 امام غزالیؒ نے پہلی مرتبہ واضح انداز میں یہ اصول قائم کیا کہ،

 "شریعت کے تمام احکام کا اصل مقصد مصالح عامہ کا تحفظ ہے" 

 کے لیے نہیں بلکہ حکمت 

ت

ر  اطاع
 
  و مصلحت سے ے ے  ہوجا ہیں ""قہی  احکام محض اہر

 ان اصووںں سے فقہ جامد قواعد سے نکل کر مقاصد  فکر کی طرف منتقل ہوئی۔

 کلیات خمسہ

راردی ا۔ ہی  نظریہ بعد میں امام راز ؒ، عز بن عبد

ت

ر  و قطعی مقاصد ف

 

اطؒبی کے ہاں السلامؒ، ابن تیمیہؒ  امام غزالیؒ نے دین،جان،عقل،نسل اور مال کے تحفظ کو شریعت کے مرک

 

،ابن قیم اور خاص ورر پر امام ش

ر ہوا۔  ث 

 

رد    ارتقاء د 

 

 ز

 مصالح کی تقسیم

ت اات کی تقسیم نے مقاصد کی درجہ بند  متعین کی "

 

ت ن
س
ح

ت

ت

 "ضروری ات،ت جیات اور 

رجیحات کی بنیاد پڑ  " 

ت

 "مصالح کی اسی تقسیم   پر  قہی  ث

 مصلحت مرسلہ کا استعمال

 کے استعمال کے دو اصول متعین کیے ،بعد میں یہ اصول مقاصد  اعتدال کی بنیاد بنے۔ امام غزالیؒ نے مصلحت مرسلہ

 "امام غزالیؒ نے  مصلحت مرسلہ کو  مطلق آزاد  نہیں د  "

ابع رکھا"

ت

 "امام غزالیؒ نے مصلحت مرسلہ کو نصوص اور مقاصد کلیہ کے ی

و م مقاصد شریعہ کے فکر  معمار ہیں جنہوں نے  اس
عل
راہم کیا۔ امام غزالیؒ 

 

 م ک کے لیے نظر   بنیاد،اصولی زی ان اور کلی تصور ف

رات

 

اطبیؒ کے اث

 

و م مقاصد شریعہ پر امام ش
عل

 

و م مقاصد شریعہ کو ای  کمل  ، منظم اور خودمختار م ک میں تبدیل کر دی ا۔
عل
اطبیؒ نے امام غزالیؒ کی رکھی ہوئی بنیاد پر 

 

 امام ش

 مقاصد بطور ستقل  م ک

اطبیؒ پہلے

 

  کیے۔ وںں مقاصد ، اصول فقہ کا ذلی  ی اب نہیں رہے، امام ش

ت

 بلکہ اجتہاد کی اساس بن گئے۔ عام  ہیں جنہوں نے المقاصد پر ستقل    ابواب  ،واضح منہج اور جامع قواعد مرت

مکلف کی تقسیم
ل
 قصد  الشارع اور قصد ا

اطبیؒ کی یہ تقسیم ،

 

 امام ش

،عمل اور م ک کے تعلق کو واضح کرتی  

ت

 

 

 ہے"" ن

 شرعیہ میں مقاصد  توازن قائم کرتی ہے" 

ت

 "عبادات،معاملات اور سیاس

ا ہے۔

ت

 میں غیر معمولی اہمیت رکھ

 

 یہ تصور د  د   قہی  مباح

 منہج

اطبیؒ کا منہج استقرائی منہج  اختیار کیا ۔ 

 

 امام ش

 کا کلی مطالعہ کیا" 

ت
 

رآن و س

ت

اطبیؒ نے پورے ف

 

 " امام ش



 AL-HAYAT Research Journal (HRJ) Volume 2 Issue 2 (Jan-Mar 2025) 

- 325 - 

رئی نصوص 

 

 
اطبیؒ نے خ

 

ابع کیا " "امام ش

ت

 کو کلی مقاصد کے ی

 اس سے مقاصد کو قطعی یثیت  ت صل ہوئی اور شریعت میں تضاد کے اشکالات حل ہوجا۔

 اور آسانی کا مقصد  تصور

ت

 تکلیف،استطاع

ردی  ،

 
 

اطبیؒ کے ث

 

 امام ش

انی فطرت کے مطاق  ہے" 

 

 اور ان

ت

 "شریعت مشقت کے لیے نہیں بلکہ شریعت اعتدال،سہوپ

ا ہے۔یہ اصول د  د   فقہ

ت

 میں بنیاد  یثیت  رکھ

 

 کے مباح

ت

  الایات،ت،د  د   قانون ساز  اور اسلامی فلاحی ری اس

ی( سطحوں پر مستحکم کیا۔
 
ج
ہ

 

می

 ں )نظر ،لی ع،

 

 

ت

و م مقاصد شریعت کے کمل  ی انی ہیں ، جنہوں نے اسے ت
عل
اطبیؒ  

 

 امام ش

 خلاصہ  بحث

ی ارتقاء میں ان امام ابو ت مد ا لغزالیؒ  اور امام ابو اسحاق 
 
ج
ہ

 

می

و م مقاصد شریعہ  کی فکر  تشکیل اور 
عل
اکہ 

ت

دونوں ائمہ کے کردار کو واضح کیا جا  الشاطبیؒ کے نظری ات مقاصد شریعہ کا تجزی اتی مطالعہ پیش کیا گیا ہے ی

 فکر  اساس اور  لی ع روح ہیں ، جن کے بغیر شریعت احکام کا جامع فہم ممکن نہیں ۔ سکے۔ مطالعے سے یہ ی ات سامنے آتی ہے کہ مقاصد شریعت  اسلامی قانون کی محض ضمنی جہت نہیں بلکہ اس کی

رے میں ای  واضح نظر  صورت عطا کی ۔ اوں ں نے مصلحت

 

ا ہے کہ امام غزالیؒ نے مقاصد شریعہ کو اصول فقہ کے داث

ت

 کو شریعت کے بنیاد  مقصد کے ورر پر متعین قیق م کے نتائج سے معلوم ہوی

راہم کیا ۔ اس طرح امام غزالیؒ نے فقہکرتے ہوجا

 

ریم ورک ف

 

 محدود رھنے     کو محض   کلیات خمسہ اور مصالح کی درجہ بند  کے ذریعے قہی   اتنباط  کے لیے ای  منظم فکر  ف

ت

ر  فہم ی
 
نصوص کے اہر

انی فلاح اور حکمت تشریع سے مربو  کردی ا۔ 

 

 کے بجاجا ان

اطبیؒ نے امام غز

 

  امام ش

 

و م مقاصد شریعہ کو ای  ستقل  اور منضبط علمی نظام کی شکل د ۔ اوں ں نے استقرائی منہج کے ذریعے دوسر  جات
عل
مقاصد شریعہ کی قطعیت اور الیؒ کے قائم کردہ نظر  بنیاد پر 

 اور عمل کے ی اہمی تعلق

ت

 

 

مکلف" جیسے تصورات کے ذریعے شریعت کے فہم ،ن
ل
 کیا اور "قصد الشارع و قصد ا

ت

 
ات

 

راہم کی اور شریعت کو زمان کلیت کو ی

 

 کو واضح کیا ۔ اس منہج نے اجتہاد کو مقاصد  بنیاد ف

 اطلاق بنانے میں اہم کردار ادا کیا ۔
 
 و مکان کے تغیر کے ساتھ قات

 نہیں بلکہ ای  ہی فکر  تسلسل کی 
 
اطبیؒ کے نظری ات ای  دوسرے کے متقات

 

ا ہے کہ امام غزالیؒ اور امام ش

ت

اطبیؒ قیق م سے معلوم ہوی

 

و م مقاصد کے نظر  معمار ہیں جبکہ امام ش
عل
تکمیل ہیں ۔ امام غزالیؒ 

ی اور لی ع  تکمیل کنندہ ہیں ۔ ان دونوں ائمہ کی مشترکہ علمی کاوشوں نے مقاصد شریعہ کو کلاسیکی فقہ سے نکال کر عصر ت ضر
 
ج
ہ

 

می

 اعتماد اس کے 
 
ر اور قات

 

  کے لیے ای  مؤث

 

 کے اجتہاد  اور قانونی مباح

ر  یثیت  رکھتی ہے۔

 

راہم کی ، جو آج ی ہ اسلامی فقہ کی تجدد   اور تطبیق میں مرک

 

 علمی بنیاد ف

 کتایانت

  ،طبع اول ، 

ت

مت ة
لعل
ی، قیق م: محمد عبد السلام عبد الشافعی ،بیروت: دار الکتب ا

صف

ت

شن
م
ل

 ھ1413ابو ت مد الغزالی، ا

  ٰ اطبی، فتاو

 

راہیم بن موسیٰ الامام ش اطبی، محقق،ابوالاحفان،نہجابو اسحاق اث 

 

، الامام ش

ت

ت ة

 

 اثانی

ت

ری عة
،توس،،ال

ت

ة
ن 
 م،1985 اوںازاوںرد

 ،ٰالاولی 

ت

ری عة
، بیروت، ال

ت

مت ة
لعل
اریخ الاسلامی، دارالکتب ا

ت

 م1995محمد بن حسن الجو ، الفکر السامی فی ی

  ،اطبی

 

راہیم بن موسیٰ الامام ش  ابو اسحاق اث 

ل

 ا

ت

ملکة
ھ
ل

 الاولیٰ، الموافقات، دار ابن عفان، الخبر ، ا

ت

ری عة
، ال

ت

 ت ة
 العری

ت

ة
ن 
و د
سع

 م1997

 )العارفین،دارالاحیاء التراث العربی،بیروت،)س۔ن 

ت

ة
ن 
 اسماعیل بن محمد امین البای انی،ھد

 ،

ت

ت ة

 

 اثانی

ت

ری عة
 و کتی، نیل الابتھاج،منشورات دارالکتب،طرابلس،ال

ی

 

ن

ت

لت

 م2000احمد ی ای ا ا

 حوالہ جات

__________________________________________________________________________

_____________ 

1

 ، طبع اول،  ،ابو ت مد الغزالی 

ت

مت ة
لعل
ی، قیق م: محمد عبد السلام عبد الشافعی ،بیروت: دار الکتب ا

صف

ت

شن
م
ل

 286،ص:1ج:ھ ، 1413ا

2

 174، ص: 1ایضاً، ج: 

3

یٰ، ج: 

صف

ت

شن
م
ل

 174، ص:1ابو ت مد الغزالیؒ، ا

4

 179، ص: 1ایضاً، ج: 

5

اطبی، فتاو ٰ  

 

راہیم بن موسیٰ الامام ش ، ابو اسحاق اث 

ت

ت ة

 

 اثانی

ت

ی عة
،توس،،الر

ت

ة
ن 
 اوںازاوںرد

 

ج

ھ

 

ت

اطبی، محقق،ابوالاحفان،

 

 32م، ص:1985الامام ش

6

 الاولیٰ، 

ت

ری عة
، بیروت، ال

ت

مت ة
لعل
اریخ الاسلامی، دارالکتب ا

ت

 291، ص:2م، ج:1995محمد بن حسن الجو ، الفکر السامی فی ی

7

 العارفین،د292، ص:2ایضاً، ج: 

ت

انی،ھدن ة
،18، ص:1ارالاحیاء التراث العربی،بیروت،)س۔ن(،ج:/اسماعیل بن محمد امین البای 

ت

ت ة

 

 اثانی

ت

ری عة
 و کتی، نیل الابتھاج،منشورات دارالکتب،طرابلس،ال

ی

 

ن

ت

لت

 50م، ص:2000/ احمد ی ای ا ا

 



اطبیؒ کے نظری ات مقاصد شر 

 

راتامام غزالیؒ  اور امام ش

 

و م مقاصد شریعت پر ان کے اث
عل
  یعہ اور 

- 326 - 

 

8

اطبی، 

 

راہیم بن موسیٰ الامام ش  الاولیٰ، الموافقات ابو اسحاق اث 

ت

ی عة
، الر

ت

 ت ة
 العری

ت

ة
ن 
و د
سع
ل

 ا

ت

ملکة
ھ
ل

 9، ص:2ج: م،1997، دار ابن عفان، الخبر ، ا

9

 7،8، ص:2الموافقات، ج: 

10

 8، ص:2ایضاً، ج: 

11

 9، ص:2ج:ایضاً،  

12

 17، ص:2، ج:الموافقات  

13

 17،18، ص:2ایضاً، ج:  

14

 19،20، ص:2ایضاً، ج:  

15

 20، ص:2الموافقات، ج:  

16

 21، ص:2ایضاً، ج:  

17

 22، ص:2الموافقات، ج: 

18

 22،23، ص:2ایضاً، ج: 

19

 24،25، ص:2الموافقات، ج: 

20

 101، ص:2ایضاً، ج:  

21

 109، ص:2یضاً، ج:ا 

22

 171، ص:2الموافقات، ج: 

23

 175، ص:2ایضاً، ج:  

24

 178، ص:2ایضاً، ج: 

25

 178، ص:2ایضاً، ج: 

26

 212،213،214، ص:2ایضاً، ج: 

27

 289، ص:2ایضاً، ج:  

28

 289،290، ص:2ایضاً، ج: 

29

 292، ص:2ایضاً، ج: 

30

 295، ص:2ایضاً، ج:  

31

 298ص: ،2الموافقات، ج: 

32

 299، ص:2ایضاً، ج: 

33

 300، ص:2ایضاً، ج: 

34

 300، ص:2ایضاً، ج: 

35

 302،303، ص:2ایضاً، ج: 

36

اطبی، 

 

راہیم بن موسیٰ الامام ش  الاولیٰ، الموافقات ابواسحاق اث 

ت

ی عة
، الر

ت

 ت ة
 العری

ت

ة
ن 
و د
سع
ل

 ا

ت

ملکة
ھ
ل

 7،8،9، ص:3م، ج:1997، دار ابن عفان، الخبر ، ا

37

 23،24، ص:3ایضاً، ج: 

38

 28، ص:3، ج:ایضاً 

39

 34، ص:3ایضاً، ج: 

40

 37،38، ص:3ایضاً، ج: 

41

 42، ص:3ایضاً، ج: 


